
Revista deHistoria
deJerez



Diseño y maquetación: Departamento de Imagen y Diseño. Ayuntamiento de Jerez
ISSN: 1575-7129
Depósito Legal: CA-412-19
Imprime: Estugraf Impresores, Ciempozuelos (Madrid)



n.º 28(2025)



Consejo de Redacción

Director

Miguel Ángel Borrego Soto

Secretario

Francisco José Barrionuevo Contreras

Vocales

Juan Félix Bellido Bello
Ramón Clavijo Provencio

Rosalía González Rodríguez
José María Gutiérrez López
Cristóbal Orellana González

Comité Científi co

Juan Abellán Pérez
Alicia Arevalo González

Juan Ramón Cirici Narváez
José García Cabrera

Virgilio Martínez Enamorado
Silvia María Pérez González

José Ramos Muñoz
Fernando Nicolás Velázquez Basanta

Revista deHistoria
deJerez



Índice
ESTUDIOS

Miguel Ángel Borrego Soto y José María Gutiérrez López  ..........................................................  9
ŠARĪŠ (JEREZ) ENTRE LOS SIGLOS X Y XIII: TRANSFORMACIÓN
URBANA Y EVOLUCIÓN DE SUS ESPACIOS DE CULTO

Pilar Peña Jiménez  ...............................................................................................................................  59
LA INDUSTRIA TEXTIL EN LA JEREZ ANDALUSÍ

José María Granja Ramos  ................................................................................................................  75
LOS TESTAMENTOS BAJOMEDIEVALES JEREZANOS:
ANÁLISIS DE LOS ENTERRAMIENTOS Y DE LAS
ÚLTIMAS DISPOSICIONES FEMENINAS

José Manuel Moreno Arana  ..........................................................................................................  101
ACERCA DE LA PINTURA “CAMINO DEL CALVARIO” DE LA
PARROQUIA DE SAN MIGUEL DE JEREZ DE LA FRONTERA 

Juan Antonio Moreno Arana  ........................................................................................................  125
NUEVAS APORTACIONES AL ESTUDIO DEL MERCADO DEL
LIBRO EN JEREZ DE LA FRONTERA EN EL SIGLO XVI

Ángel Martín Roldán  .....................................................................................................................  141
LA MERCED, PATRONA DE JEREZ: NOTAS A PROPÓSITO DE LA
EJECUTORIA DE FRAY PEDRO CHAMORRO Y UNA ESTAMPA
DEL GRABADOR JOSÉ RICO

Francisco José Morales Bernal  ......................................................................................................  161
UN EPITAFIO LATINO POR EL JEREZANO FRANCISCO DÁVILA

Xherardo Nikjari .............................................................................................................................  179
EL VALEDOR OLVIDADO DE LA INDEPENDENCIA DE ALBANIA: 
LA LABOR DE JUAN PEDRO ALADRO DOMECQ Y KASTRIOTA
EN LA DIFUSIÓN DE LA BANDERA NACIONAL ALBANESA, 1901-1912

José García Cabrera y Rubén García Gordillo  ............................................................................  207
UNA “PESADILLA” QUE NO TERMINÓ EN 1936… 
LA DEPURACIÓN POLÍTICA DE LOS TRABAJADORES
MUNICIPALES DE JEREZ DE LA FRONTERA DURANTE
LA POSGUERRA (1939-1943)

Miguel Ángel Barrones Buzón  .....................................................................................................  259
ORÍGENES DE LA COLONIZACIÓN FRANQUISTA EN EL
ESTE JEREZANO: LOS PRIMEROS PASOS



VARIA

Paloma de Los Santos Guerrero  ...................................................................................................  305
ACTUALIZACIÓN DEL CATÁLOGO 
DE SALVADOR SÁNCHEZ-BARBUDO MORALES (1857–1917):
NUEVAS OBRAS Y APORTACIONES DOCUMENTALES

Ernesto Alba Reina  .........................................................................................................................  321
LA UBICACIÓN ORIGINAL DEL HIPÓDROMO DE CAULINA:
EL PRIMER CAMPO DE FÚTBOL DE ESPAÑA

Antonio Aguayo Cobo ...................................................................................................................  347
EL VINO, BEBIDA DE DIOSES Y VÍA DE ASCENSO A LA DIVINIDAD

DOCUMENTOS

Javier E. Jiménez López de Eguileta  ............................................................................................  379
LA VISITA DE ALFONSO XIII A LA CARTUJA DE JEREZ
EN 1925 A TRAVÉS DE UNA CRÓNICA INÉDITA DE
PEDRO GUTIÉRREZ DE QUIJANO

RESEÑAS

Rocío Giménez Zálvez  ...................................................................................................................  403
MORALES BERNAL, F. J.: Poesía neolatina en Jerez de la Frontera (siglo XVII).
Jerez de la Frontera: Peripecias Libros, 2025.
Colección Clásica. 127 págs. ISBN 978-84-129290-4-1.

Álvaro Recio Mir  ............................................................................................................................  405
CABEZAS GARCÍA, Á.: Joaquín Turina y Areal (1847-1903).
Madrid: Dykinson, 2025. 111 págs. ISBN: 979-13-7006-592-8



9

RHJ, 28 (2025)

ŠARĪŠ (JEREZ) ENTRE LOS SIGLOS X Y XIII: 
TRANSFORMACIÓN URBANA Y EVOLUCIÓN DE

SUS ESPACIOS DE CULTO

Miguel Ángel Borrego Soto*

José María Gutiérrez López**

Resumen 
Este artículo analiza la confi guración urbana de Šarīš (Jerez de la Frontera) entre los si-

glos X y XIII a partir de fuentes árabes, documentación castellana y evidencias arqueológicas 
recientes. Se revisa la distribución de mezquitas en la medina y su relación con las collaciones 
medievales, así como los procesos de expansión urbana. Se evalúa críticamente la hipótesis 
que sitúa la primera aljama en San Dionisio y se confronta con los datos que confi rman la con-
tinuidad de la mezquita mayor en la actual plaza de la Encarnación. El estudio reconstruye 
la evolución arquitectónica del complejo —de época califal a almohade— y destaca su papel 
central junto al alcázar. Las biografías de varios jutabāʾ documentan la relevancia institucional 
y espiritual de la aljama en la Šarīš andalusí.

Abstract
This article examines the urban development of Šarīš (Jerez de la Frontera) between the 

tenth and thirteenth centuries through Arabic sources, Castilian records, and recent archaeo-
logical evidence. It reassesses the distribution of mosques within the medina, the formation 
of the collaciones, and the dynamics of urban expansion. The hypothesis locating the earliest 
aljama at San Dionisio is critically evaluated against the material and textual data that consis-
tently place the congregational mosque in today’s Plaza de la Encarnación. The study outlines 
the architectural sequence of the complex—from caliphal to Almohad phases—and its urban 
prominence beside the alcázar. The biographies of several khutabāʾ further attest to the insti-
tutional and spiritual importance of the aljama in Andalusi Šarīš.

Palabras clave
Šarīš; Jerez; mezquita aljama; Casa del Abad; urbanismo andalusí; arqueología medieval; 

jutabāʾ.

Keywords 
Šarīš; Jerez; great mosque; Casa del Abad; Andalusi urbanism; medieval archaeology; 

khutabāʾ.

* Centro de Estudios Históricos Jerezanos. PAI-HUM 385 (Universidad de Cádiz).
borrego.miguelangel@gmail.com
**Centro de Estudios Históricos Jerezanos. PAI-HUM 1129 (Universidad de Cádiz).
Museo Histórico Municipal de Villamartín. museomunicipal@villamartin.es

Fechas de recepción y aceptación del artículo: 19 y 28 de octubre de 2025

RHJ, 28 (2025) 9-57



10

RHJ, 28 (2025)

1. Introducción

El estudio de la arquitectura religiosa andalusí suele enfrentarse a la es-
casez de descripciones directas en las fuentes árabes. Efectivamente, como 
advierte Susana Calvo Capilla, los cronistas y geógrafos medievales apenas 
dedicaron atención a la forma de estos edifi cios, mencionándolos casi siem-
pre de pasada y como simple escenario de algún acontecimiento o anécdota. 
Esa parquedad es aún más notable en lo que respecta a las mezquitas de 
barrio y a las rurales, de las que rara vez se ofrecen datos precisos1. En tales 
casos, resultan de gran valor complementario las fuentes jurídicas, como los 
compendios de fatāwā (fetuas), las inscripciones fundacionales y los docu-
mentos cristianos posteriores a la conquista, entre ellos los repartimientos, 
que permiten reconstruir indirectamente la red de espacios religiosos en las 
ciudades andalusíes. Afortunadamente, añade esta misma autora, a la limi-
tada información textual se suma, en algunos casos, la aportación de la ar-
queología, que ofrece testimonios materiales más elocuentes que los propios 
documentos escritos2.

En el caso de Šarīš (Jerez), ésta ha sido muy parca en resultados, y tampo-
co se ha contado con proyectos que abordasen específi camente la cuestión, 
por lo que la principal fuente para reconstruir la red de oratorios islámicos 
y, en general, el entramado urbano de época andalusí continúa siendo el Li-
bro del Repartimiento, redactado a partir de 1267 tras la conquista cristiana3. 
Este documento consigna expresamente la existencia de diecisiete mezquitas 
dentro del recinto amurallado: seis en la collación de San Salvador, cuatro en 
la de San Lucas y también en la de San Dionisio, dos en la de San Juan, una 
en la de San Mateo y ninguna en la de San Marcos4, lo que pone de relieve 
una desigual distribución de los espacios de culto en el interior de la medina, 
particularidad sobre la que trataremos más adelante. A ese recuento deben 
añadirse otras dos mezquitas de carácter principal: la del alcázar, menciona-
da en ese mismo texto como iglesia de Santa María del Alcáçar5, y la aljama, 
ausente de manera explícita, aunque indirectamente citada en la referencia 

1  Calvo Capilla, 2014, pp. 339-342 y 398-407.
2  Ibid., p. 342.
3  El Libro del Repartimiento de Jerez de la Frontera (en adelante, Repartimiento), editado y estudia-

do por M. González Jiménez y J. González Gómez, 1980, constituye la base sobre la que se han de-
sarrollado posteriores aproximaciones al urbanismo andalusí de la ciudad, como las de Fernández, 
1987; Aguilar Moya, 1999; y Caramazana Malia, 2024.

4  Repartimiento, p. XXXVIII.
5  Ibid., partidas n.º 14, 15, 66, 69, 74, 139 y 140.



11

RHJ, 28 (2025)

al cementerio de San Salvador, vinculado sin duda al nuevo templo cristia-
no allí consagrado6. Asimismo, cinco de las más preeminentes mezquitas de 
barrio, las que dieron nombre a su collación o parroquia, aparecen en el libro 
con su advocación cristiana a los cuatro evangelistas (San Lucas, San Mateo, 
San Juan y San Marcos), más la de San Dionisio, lo que confi rma que, en el 
momento de redactarse el documento, dichas conversiones estaban plena-
mente consolidadas. Si sumamos estos últimos templos a los anteriores, el 
número total de mezquitas preexistentes en la medina jerezana alcanzaría 
las veinticuatro. Merecen también especial mención dos más que, en el mo-
mento del reparto, seguían en uso por la comunidad islámica local: una en 
la collación de San Lucas, en que fazen los moros su oración, y otra en la de San 
Juan que, a pesar de que nada se dice sobre su utilización por los mudéjares 
jerezanos, no fue adjudicada a ningún cristiano, circunstancia que, según 
González Jiménez y González Gómez, apuntaría a que el edifi cio continua-
ba cumpliendo funciones religiosas dentro de dicho colectivo7. En conjunto, 
este panorama refl eja un denso entramado de espacios de culto que estruc-
turaban la vida religiosa y social de la Šarīš islámica y que condicionaron el 
trazado de la ciudad cristiana posterior. 

Como ya se ha apuntado, llama la atención, sin embargo, la escasez de 
mezquitas en las collaciones de San Marcos y San Mateo: ninguna en la pri-
mera, aunque es probable que la iglesia homónima se alzara sobre un anti-
guo oratorio; en la segunda, en cambio, se documenta una, a la que habría 
que añadir la que se situaría donde hoy lo hace la iglesia homónima, y que 
probablemente prestaría servicio al personal y usuarios del mercado cerca-
no. Todo ello podría ser indicio de que esta zona fue la última en integrarse 
dentro del recinto amurallado, quizá ya en el marco de una ampliación urba-
na de época taifa-almorávide. 

La existencia de una fortaleza y una muralla anterior al período al-
mohade en Jerez está fuera de toda duda. A las referencias de las fuentes 
textuales que hablan, por ejemplo, de la expedición del emir ῾Abd al-
Raḥmān II (m. 238=852) a las defensas del suroeste de al-Andalus frente 
al ataque normando del año 230 (=844-5), una de ellas la de Šarīš Šiḏūna 
(Jerez)8; o las alusiones al asedio sufrido en Jerez por Qāsim b. Ḥammūd 
en 414 (=1023), y los hostigamientos padecidos por el señor taifa de Arcos 
y Jerez al-Qāʼim b. Muḥammad b. Jizrūn en nuestra ciudad por parte de 

6  Ibid., partidas n.º 80 y 81.
7  Ibid., p. XXXVIII, nota 7; y partidas n.º 906 y n.º 1235.
8  Ibn Ḥayyān, Muqtabis, II-1, pp. 316-318 (trad. de Maḥmūd ‛Alī Makkī y Federico Corriente). 



12

RHJ, 28 (2025)

al-Mu`taḍid varias décadas más tarde, entre 458 y 461 (=1066 y 1069)9, 
debemos añadir la evidencia arqueológica reciente. En seis de las torres 
de la cerca jerezana se documentan dos fases constructivas, de las cuales 
la más antigua podría adscribirse, según Laureano Aguilar, a la etapa tai-
fa-almorávide10. Con todo, juzgamos probable la existencia de un lienzo 
previo, tal vez desde época emiral impulsado por ʿAbd al-Raḥmān II en 
el contexto de los referidos ataques normandos. Esta hipótesis encuentra 
un apoyo signifi cativo en los resultados de una excavación preventiva 
que se realizó en el alcázar jerezano entre los años 2009 y 2010: un son-
deo practicado delante de la muralla almohade sacó a la luz un muro de 
sillares construido en técnica de soga y tizón totalmente perpendicular al 
paramento almohade, e identifi cado por Carmen Pérez como parte de un 
recinto anterior al siglo XII11. Dicha técnica, propia de las obras estatales 
de época emiral y califal, refuerza la posibilidad de que Jerez dispusiera 
ya desde entonces de un primer sistema defensivo, cuyo trazado aún des-
conocemos, y en el que habría buscado refugio el citado Qāsim b. Ḥam-
mūd durante el asedio de 414 (=1023)12.

Las torres citadas se encuentran en el ángulo norte de la ciudad y ocu-
pan el muro que, bordeando la calle Ancha, llega a través de la calle Por-
vera hasta la antigua puerta de Sevilla, en la que se hallaba un friso deco-
rativo con inscripción (fi g. 1). El texto del epígrafe, Allāh rabbu-nā (“Dios es 
nuestro Señor”), en cúfi co simple, pero con vástagos muy verticales, pro-
porciones inusitadamente esbeltas y con escasa modulación y tendencia a 
la linealidad geométrica, parece descartar la cronología almohade que tra-
dicionalmente se le ha asignado a esta pieza13. De hecho, su alifato presenta 
afi nidades con los tipos caligráfi cos documentados en momentos anterio-
res a la sistematización decorativa almohade, en los que se aprecia mayor 

9  Ibn ῾Iḏārī, Bayān, pp. 119-120 (trad. Emilio Maíllo Salgado).
10  Aguilar Moya, 2000.
11  Pérez Pérez, 2008, p. 951.
12  El emirato de ʿAbd al-Raḥmān II (206-238=822-852) se caracteriza por una acusada inicia-

tiva edilicia, orientada tanto a la consolidación urbana como al refuerzo defensivo del territorio an-
dalusí. A él se deben diversas intervenciones en Córdoba, entre ellas la ampliación de la mezquita 
aljama, y un programa sostenido de obras públicas que, especialmente tras el ataque normando del 
230 (=844-845), impulsó la reparación y construcción de fortifi caciones en puntos estratégicos del 
valle del Guadalquivir y del litoral atlántico. En este contexto, no resulta improbable que ciudades 
secundarias en aquellos años, pero bien situadas, como Šarīš Šiḏūna, se benefi ciaran de actuaciones 
similares, quizá vinculadas a la reorganización de su sistema defensivo y a la protección de las rutas 
del Guadalete. A este respecto, cf. Azuar Ruiz, 2005.

13  Pavón Maldonado, 1981, pp. 8-9; Martínez Núñez, 2005, p. 13, nota 42.



13

RHJ, 28 (2025)

libertad compositiva y, por tanto, menor rigidez con respecto al cúfi co epi-
gráfi co de los siglos XI-XII14. 

La collación de San Salvador, la más extensa y con mayor número de 
mezquitas, debió de corresponder —junto a San Lucas— al núcleo primiti-
vo de la medina. Frente a ellas se alzaba el alcázar, en posición dominante, 
mientras que la mezquita aljama ocupaba la orilla del arroyo de los Curtido-
res, línea natural que separaba el espacio político-militar y el religioso-ins-
titucional del resto de la población. Este eje refl eja con precisión el modelo 
clásico de ciudad andalusí descrito por Mazzoli-Guintard15. En los márgenes 
de dicho arroyo se documentan labores vinculadas al trabajo del cuero, las 
tenerías que menciona el Libro del Repartimiento16, lo que confi rma la conti-
nuidad del uso industrial de aquel espacio en época bajomedieval. En esta lí-
nea, David Caramazana ha subrayado el carácter singular del caso jerezano, 
pues, a diferencia de lo habitual en las medinas islámicas, donde las curtidu-
rías se situaban extramuros o en sus inmediaciones, las de Šarīš se encontra-
ban, a la llegada cristiana, dentro del recinto amurallado y abastecidas por 
el arroyo que tomó su nombre. Este autor interpreta esta peculiaridad como 
consecuencia de un desarrollo urbanístico almohade hacia el sur-sudoeste, 

14  Ocaña Jiménez, 1983, p. 199. La posibilidad de fechar este epígrafe en momentos anteriores 
a la época almohade ya se apuntaba en Borrego Soto, 2014, pp. 36-37.

15  Mazzoli-Guintard, 2000, pp. 69-70.
16  Repartimiento, partidas n.º 249, 250 y 263. Cf. Montes Machuca, 1987, p. 175, nota 2.

Fig. 1. Parte del friso decorativo con epigrafía de la Puerta de Sevilla
(Museo Arqueológico Municipal de Jerez de la Frontera, IG: 0833) 



14

RHJ, 28 (2025)

que habría englobado un barrio artesanal anteriormente periférico17. Nuestra 
lectura, como desarrollaremos más adelante, es, no obstante, diferente: cree-
mos que las curtidurías ya estaban intramuros tras la expansión urbana que, 
en dirección contraria, se dio a partir del siglo XI.

Christine Mazzoli-Guintard advierte, sin embargo, que la presencia de este 
tipo de talleres en el interior de las murallas no implica necesariamente que és-
tos hubieran sido englobados por una ampliación del recinto, sino que podría 
refl ejar la existencia de zonas interiores escasamente edifi cadas o marginales, 
donde era posible instalar actividades artesanales o insalubres sin interferir 
con los espacios residenciales y representativos de la medina18. En esta línea, 
el profesor Álvarez García recuerda que la ubicación periférica de estos ofi cios 
no fue una norma fi ja, pues los barrios de al-Dabbāgīn (curtidores) y al-Ṣabbāgīn 
(tintoreros) de Granada se encontraban en un tramo del río Darro que atrave-
saba el corazón político, administrativo y religioso de la medina19. Es por esta 
razón por la que Mazzoli-Guintard subraya la necesidad de reconsiderar el de-
terminismo funcional que tradicionalmente ha explicado el aislamiento de las 
actividades productivas: dicho aislamiento no fue sistemático, y la ubicación 
de los talleres podría deberse a una tensión entre los intereses económicos, 
sociales y religiosos en la confi guración del espacio islámico20.

Con todo, el hecho de que Jerez contara en los siglos XII-XIII con talleres 
de dabbāgīn en pleno centro urbano, debidos o no a una ampliación de la 
medina emprendida en la centuria anterior, no es un fenómeno aislado. En 
otras ciudades del Occidente islámico, como Fez, estos trabajos continuaron 
funcionando dentro del nuevo perímetro urbano tras las reformas almorávi-
des y almohades, sin que ello implicara el cese de su actividad21. Ello sugiere 
que la expansión de la ciudad no solo incorporó espacios antes periféricos, 
sino que también transformó el paisaje artesanal y económico de la medina, 
manteniendo la continuidad de los ofi cios tradicionales dentro de un marco 
urbano cada vez más amplio y consolidado22. 

En defi nitiva, el análisis de este sector permite comprender cómo la or-
ganización urbana de Šarīš respondía a una lógica de jerarquías espaciales 

17  Caramazana Malia, 2024, pp. 63-65.
18  Mazzoli-Guintard, 2000, pp. 179-180.
19  Álvarez García, 2000, p. 100.
20  Mazzoli-Guintard, 2023.
21  Guyot, Paye y Le Tourneau, 1935.
22  En la documentación bajomedieval y posterior se siguen mencionando curtidurías próximas al 

Arroyo de Curtidores, en la collación de San Salvador. Vid., por ejemplo, Ruiz Pilares, 2021, pp. 905-906.



15

RHJ, 28 (2025)

en la que el poder, el culto y la vida económica se articulaban en torno al eje 
alcázar–aljama. Esta disposición, característica de las medinas occidentales, 
confi ere al templo principal un papel central no sólo en la topografía sagra-
da, sino también en la confi guración simbólica de la ciudad.

No conservamos restos visibles de la mayoría de oratorios que jalonaban 
la medina andalusí de Jerez, salvo la mezquita del alcázar, que se mantie-
ne en pie, y algunos elementos -aljibe, basamento del alminar y arquerías 
del patio de abluciones- de la mezquita mayor en la conocida como Casa 
del Abad, en la actual plaza de la Encarnación, que analizaremos a lo largo 
de este estudio (fi g. 2). Las fuentes escritas, sin embargo, aportan valiosas 
referencias sobre estos edifi cios: además de las menciones del Libro del Re-
partimiento, otro documento castellano, fechado el 23 de noviembre de 1267, 
alude expresamente a la mezquita aljama. Se trata de la copia certifi cada de 
una carta abierta de Alfonso X al abad y a los canónigos de la ya iglesia ma-
yor de San Salvador, en la que se señala:

[…] tomamos de los moros esta nuestra uilla de Xerez Sidonia, e de su mezquita fezimos 
donación a Sant Salvador […].23

23  Borrego Soto, 2015.

Fig. 2. Estado actual de la fachada de la Casa del Abad, en la plaza de la Encarnación
(Jerez de la Frontera)



16

RHJ, 28 (2025)

Junto a este breve registro, que marca el tránsito entre dos mundos, el 
islámico y el cristiano, se podría argüir que también la Cantiga de Santa Ma-
ría n.º 345 de Alfonso X alude de forma indirecta a otro oratorio: el del alcá-
zar jerezano. En efecto, el texto evoca el asalto a la fortaleza por parte de los 
musulmanes de la ciudad, auxiliados por nazaríes y meriníes, en la prima-
vera de 1264, durante la revuelta mudéjar, en el que fueron incendiados el 
antiguo templo y la imagen de la Virgen. Desde 1261, la ciudad y su alcázar 
habían pasado a manos cristianas y, según se desprende de los versos de la 
cantiga, el oratorio del castillo había sido convertido entonces en capilla de 
Santa María. Los versos narran cómo los musulmanes prendieron a los sol-
dados que guardaban el castillo:

…et britaron a capela da que é noss’ anparança,
et fi llaron a imagen feita a ssa semellança
et foron pola quemaren, mais sol nunca pod’ arder.24

Entre los nombres de las collaciones, las advocaciones cristianas y los 
pasajes del Libro del Repartimiento y otros textos, se adivina aún la silueta de 
aquella Jerez andalusí que multiplicaba sus lugares de oración por barrios y 
arrabales. La Cantiga 345 no hace sino confi rmar, con el lenguaje simbólico 
de la poesía, el peso espiritual que estos espacios seguían teniendo en la me-
moria colectiva, incluso después de transformados. La antigua capilla del al-
cázar, antes mezquita, se convierte de este modo en una especie de emblema 
del tránsito de una ciudad que, aun cambiando de fe y de lengua, conservó 
el pulso sagrado de su geografía. 

2. La mezquita de Ibn Ḥabāsa (Masŷid Ibn Ḥabāsa)

Frente a la monumentalidad de la aljama y la importancia de la mezquita 
del Alcázar y las de barrio, que analizaremos más adelante, existieron en 
Šarīš pequeños oratorios privados (masāŷid ṣagīra) fundados por alfaquíes, 
maestros o notables locales. Estos espacios domésticos, abiertos a la ense-
ñanza y a la oración, cumplían una función esencial en la vida religiosa e 
intelectual de la ciudad25.

24  Montoya Martínez, 1983, p. 200 (vv. 62-64).
25  Sobre estos oratorios privados, vid. Calvo-Capilla, 2014, pp. 219-224.



17

RHJ, 28 (2025)

Uno de los pocos de los que tenemos noticia en nuestra ciudad es la mez-
quita de Ibn Ḥabāsa26, mencionada por Ibn al-Abbār en la biografía del sabio 
jerezano Muḥammad b. ʿAbd Allāh b. Ḥabāsa al-Azdī al-Šarīšī, quien según 
el mismo Ibn al-Abbār enseñaba y transmitía hadices en su propia mezquita27. 
Ninguna de sus semblanzas aporta datos precisos sobre las fechas de su na-
cimiento y muerte, y únicamente se consigna que era natural de Šarīš (Jerez 
de la Frontera). Sin embargo, por los nombres de alguno de sus maestros 
orientales y su relación con el almocrí, tradicionista, literato, gramático y lin-
güista fasí Abū Bakr Ibn Jayr (m. 575=1179), célebre por su repertorio biblio-
gráfi co (Fahraša), cabe deducir que debió de nacer en la primera mitad del 
XII y fallecer a fi nales de esa misma centuria. El nombre completo de nuestro 
biografi ado nos lo proporciona Ibn ʿAbd al-Malik, quien afi rma haber visto 
su genealogía escrita del puño y letra del propio Ibn Ḥabāsa, y que su kunya 
más común era la de Abū ʿAbd Allāh.

Es también Ibn ̔ Abd al-Malik quien nos da el nombre de dos de los maes-
tros de Ibn Ḥabāsa en Jerez: un tal Abū ʿAbd Allāh Ibn Jalīl, a quien no he-
mos identifi cado, y su propio padre, el también jerezano Abū Muḥammad 
‛Abd Allāh b. Muḥammad b. Ḥabāsa al-Azdī, muftí y almocrí, quien también 
había enseñado, entre otros, al famoso gramático Abū l-‛Abbās al-Šarīšī (m. 
619=1223), autor del más afamado comentario de las Maqāmāt de al-Ḥarīrī. 
Gracias a sus biógrafos sabemos que Ibn Ḥabāsa viajó a Oriente y cumplió 
con la peregrinación, aunque sólo tenemos constancia de su aprendizaje en 
Alejandría, donde tuvo como maestros a Abū l-Ḥusayn Yaḥyā b. Abī ʿAbd 
Allāh al-Rāzī, a Abū Ṭālib al-Tanūjī, al famoso tradicionista Abū l-Ṭāhir al-Si-
lafī (m. 576=1180), a Abū l-Ṭāhir Ibn ʿAwf, a Abū ʿAbd Allāh al-Jaḍramī, al 
almocrí Abū ʿAbd Allāh Ibn ʿAlī al-Raḥabī, a Abū l-Qāsim ʿAbd al-Raḥmān 
b. Jalaf b. Muḥammad b. ʿAṭiyya al-Tamīmī Ibn Naṣrūn, el almúedano, y a 
Abū Muḥammad al-Dībāŷī. 

 De regreso a su ciudad natal, enseñó y transmitió, principalmente, 
los Arbaʿīn (los Cuarenta [hadices]) de su maestro en Alejandría, el ci-
tado Abū l-Ṭāhir al-Silafī, obra que, según Ibn Abd al-Malik, cotejó con 
Abū Bakr b. Jayr, no sabemos si en Sevilla o en la propia Jerez. Entre los 
discípulos de Ibn Ḥabāsa conocemos a Abū l-Ḥasan Ibn Hišām al-Šarīšī 
(m. 616=1219-20), quien fuera jatib de la aljama jerezana, y del que nos 
ocuparemos más adelante, a Abū Muḥammad Ibn Yūnus al-Gāfi qī, a ῾Alī 

26  Borrego Soto, 2025c.
27  Borrego Soto, 2025d.



18

RHJ, 28 (2025)

b. Muḥammad al-Murādī, a Muḥammad b. ʿUṯmān y a Abū l-Jaṭṭāb Ibn 
al-Ŷumayl, quien, según Ibn al-Abbār, estudió en la mezquita de Ibn Ḥa-
bāsa, lo que nos da a entender que nuestro personaje regentaba en Jerez 
su propio oratorio, donde también impartía enseñanzas a modo de escue-
la. De su fallecimiento sólo sabemos que murió mártir, tal vez en alguna 
batalla conocida, como la de Alarcos (591=1195) o en alguna otra campa-
ña contra los cristianos. 

Otro refl ejo de esa misma vida religiosa e intelectual que animaba a la 
Šarīš de aquel tiempo se percibe en una nueva noticia, de tono más literario, 
conservada por Ibn al-Jaṭīb en la semblanza del también jerezano Abū Bakr 
Ibn al-Fajjār28. En ella se relata cómo este personaje, siendo joven, salía un día 
de una mezquita tras recibir la lección de su maestro en Jerez acompañado de 
un grupo de compañeros estudiantes. En ese momento, desde la puerta del 
oratorio vieron a un muchacho hermoso que trabajaba el cuero en un taller 
de talabartero que había al otro lado de la calle. Sus compañeros, burlones, le 
retaron a improvisar unos versos inspirados en el joven, y él respondió con 
esta breve qaṣīda de refi nado erotismo:

A menudo el que invoca al amor es disculpado
si la belleza de su radiante fi gura agrada.
La hermosura ha tejido en sus mejillas sutiles ornamentos,
como los que sus hábiles manos graban en el cuero de las monturas.

El episodio, delicado, luminoso, profundamente andalusí, nos devuelve 
la imagen de una Jerez viva, donde la enseñanza, la poesía y la belleza convi-
vían a las puertas mismas de una mezquita que, tal vez, se alzaba en alguna 
calle próxima a las aludidas tenerías de la ciudad, en la que curtidores, tinte-
ros y talabarteros ejercían sus ofi cios.

A través de estos testimonios, fragmentarios pero reveladores, pode-
mos intuir la vitalidad religiosa e intelectual de la Šarīš andalusí. Sin em-
bargo, más allá de las menciones textuales, el estudio de las mezquitas 
jerezanas exige atender también a las huellas materiales y a las hipótesis 
historiográfi cas que permiten reconstruir su distribución y presencia en 
la ciudad.

28  Ibn al-Jaṭīb, Iḥāṭa, III, pp. 91-95.



19

RHJ, 28 (2025)

3. Las mezquitas de Šarīš: huellas materiales, arqueológicas e hipótesis 
historiográfi cas

La mezquita aljama constituía, en la estructura urbana de las ciudades 
andalusíes, el principal centro de autoridad religiosa y jurídica, aunque no 
necesariamente el más frecuentado en la vida cotidiana. Su función esencial 
era la de acoger la oración colectiva del viernes (ṣalāt al-ŷumʿa), presidida por 
el imām-jatīb, que solía ser la misma persona, y acompañada de la jutba o ser-
món ofi cial, en la que se proclamaba el nombre del soberano y se legitimaba 
su poder. De ahí su carácter institucional y representativo, vinculado estre-
chamente al cadiazgo, a los órganos de gobierno urbano y al prestigio de la 
comunidad29. En cuanto a su uso diario, aunque solía mantenerse abierta para 
las cinco oraciones canónicas, la práctica religiosa ordinaria se desarrollaba 
fundamentalmente en las mezquitas de barrio (masāŷid al-ḥayy), más próximas 
a las viviendas, comercios y talleres, y atendidas por los propios vecinos30. 

Pese a esa menor actividad litúrgica cotidiana, la aljama cumplía un pa-
pel activo en la vida institucional de la ciudad. En ella se impartía enseñanza 
coránica, se celebraban juicios y juramentos, se publicaban los edictos del 
cadí o del gobernador y, en ocasiones, se custodiaban archivos o bienes píos 
(awqāf). Estos usos refuerzan su dimensión de centro jurídico y administra-
tivo, además de espiritual. En cambio, las mezquitas de barrio constituían el 
verdadero corazón social de la comunidad: espacios de oración, enseñanza 
elemental, sociabilidad vecinal y cohesión del tejido urbano.

Entre los edifi cios religiosos de Šarīš destaca la mezquita del alcázar jere-
zano, cuya evolución arquitectónica y fortuna historiográfi ca han sido objeto 
de atención continuada. A partir de la documentación generada por las inter-
venciones de José Menéndez-Pidal entre 1970 y 197531, Alfonso Jiménez Mar-
tín profundizó en el estudio del edifi cio, destacando su unidad constructiva 
y su carácter palatino, y proponiendo su datación hacia el último decenio del 
siglo XII, en plena etapa almohade32. En su descripción, la sala de oración, 

29  Cf. Calvo Capilla, 2014, pp. 298-304.
30  Acerca de estas mezquitas de barrio y sus características y funciones, vid. Calvo-Capilla, 

2014, pp. 304-314. 
31  Archivo General de la Administración (AGA), Alcalá de Henares, Ministerio de Cultura, 

Dirección General de Bellas Artes, serie Expedientes de restauración de monumentos. Expedientes so-
bre el Alcázar de Jerez de la Frontera (1970-1975), sigs. 26/00004, 26/00027, 26/00071, 26/00167, 
26/00218, 26/00334. Vid. también, Menéndez-Pidal Álvarez, 1973.

32  Jiménez Martín, 1983, pp. 142-143; Una lectura más reciente por este mismo autor en ht-
tps://www.ataral.es/inventario.php?id=mezquita-de-jerez [consulta: 28 octubre 2025].



20

RHJ, 28 (2025)

de fábrica íntegra de ladrillo, se concibe como un espacio unitario y de plan-
ta sensiblemente cuadrada, cubierto por una gran bóveda esquifada que se 
apoya sobre el octógono formado por los muros y cuatro arcos apuntados. 
En los rincones, los del norte y oeste presentan tres paños reglados que con-
fi guran un ángulo de claustro, mientras que los del sur y este albergan dos 
pequeñas cúpulas ochavadas. El mihrab, situado en el centro del muro sures-
te, es de planta cuadrada y está cubierto por una bóveda semejante a las de 
los ángulos, reconstruida por Menéndez-Pidal a partir de los diversos restos 
conservados. En la pared opuesta, orientada al noroeste, se abren tres arcos 
de herradura: el central comunica con un patio (ṣaḥn) bajo el que subsiste un 
aljibe anterior, taifa o almorávide, mientras que los laterales dan acceso a ga-
lerías cubiertas por bóvedas de aristas. Al fondo del eje principal se conser-
va otra galería más estrecha que funcionaba como pórtico. Desde el ángulo 
nordeste se accede a una torre-alminar cuadrada, con escalera en sentido le-
vógiro, cuya fachada presenta un arco de herradura probablemente original, 
aunque su remate y tejadillo son fruto de la restauración moderna. El arco 
polilobulado con alfi z esbelto que enmarca la torrecilla refl eja fi elmente el 
sabor almohade del conjunto. 

Jiménez Martín rechaza la antigua hipótesis de una mezquita basilical de 
tres naves33, argumentando que los planos de Menéndez-Pidal no registran 
indicio alguno de soportes intermedios: las excavaciones solo revelaron tum-
bas cristianas posteriores. Además, el eje de simetría SE–NW, reforzado por 
las cúpulas menores próximas al mihrab, y la comparación con las mezquitas 
palatinas postcalifales -como la Aljafería de Zaragoza o los oratorios de la 
Alhambra- confi rman el carácter unitario de la sala de oración. En conse-
cuencia, el autor concluye que la mezquita del Alcázar de Jerez fue desde 
su origen un oratorio palatino abovedado tal como se conserva hoy, y no un 
edifi cio de tres naves34.

Susana Calvo Capilla35, por su parte, sitúa también su construcción en-
tre los siglos XII y XIII, y su descripción coincide en gran parte con la de 
Jiménez Martín. Según esta autora, el conjunto, construido en tapial y ladri-
llo, muestra los rasgos característicos del estilo almohade: arcos de herradu-
ra con alfi z, mihrab cupulado y una orientación del azimut en torno a 160º, 

33  Defendida por Cómez Ramos, 1979, p. 150; y Pavón Maldonado, 1981, pp. 16-18.
34  Jiménez Martín, 1983, pp. 142-143; vid. también Repetto, 1987, pp. 301-303, quien se hace 

eco de las aportaciones de aquél.
35  Calvo Capilla, 2014, pp. 470-471; y 546-551. Otra descripción de la mezquita del alcázar 

jerezano en Guerrero Vega, 2019, pp. 37-41.



21

RHJ, 28 (2025)

desviada unos 50º respecto a La Meca, dato que ya había señalado Jiménez 
Martín36. Por su emplazamiento dentro del recinto fortifi cado y la existencia 
de una puerta lateral junto al mihrab, que probablemente comunicaba con la 
residencia del gobernador, Calvo Capilla la interpreta también como un ora-
torio palatino, funcionalmente vinculado al palacio, junto con los baños y los 
aljibes de la fortaleza. Su planta centralizada la aproxima a los modelos de 
época taifa, como la mencionada Aljafería de Zaragoza o Santa Fe de Toledo, 
lo que la convierte en un ejemplo singular dentro del repertorio almohade 
peninsular. La autora subraya, además, que, en las alcazabas, “la existencia 
de una mezquita del viernes quedaba justifi cada por motivos castrenses y 
de seguridad; probablemente, algunas carecieron al principio de rango de 
aljama, pero en otros casos, como la mezquita almohade del alcázar de Jerez, 
fueron dotadas de patio y de alminar, elementos que podrían indicar su uso 
en la oración de los viernes”37. 

En relación con el resto de mezquitas jerezanas, este ejemplo revela el 
papel simbólico y funcional que tales espacios desempeñaban dentro de la 
estructura urbana de Šarīš: mientras la aljama concentraba la vida religiosa 
y judicial de la comunidad, los oratorios de barrio y los de carácter palatino 
o militar, como el de la alcazaba, aseguraban el culto en los distintos ámbi-
tos del poder y de la vida cotidiana. Esta coexistencia de centros de oración 
-civiles, vecinales y de guarnición- pone de relieve la compleja articulación 
sacro-urbana de la medina jerezana en los siglos fi nales del dominio islámi-
co. A partir de este marco general, resulta posible examinar las huellas ma-
teriales que dejó esa red de espacios de culto tras la conquista cristiana, es-
pecialmente en aquellas iglesias que ocuparon antiguos oratorios islámicos.

Entre éstas, San Lucas ofrece las evidencias más sólidas: su portada incor-
pora columnas romanas de granito adosadas en sus fl ancos, y otra de már-
mol con inscripción latina38 en la esquina de una edifi cación anexa del siglo 
XVIII, muestra clara de la continuidad en el uso de materiales antiguos, tal 
vez procedentes de una antigua mezquita. Además, hace casi un siglo, Diego 
Angulo Íñiguez halló un sillar decorado con ataurique, de unos 35 cm de 
lado, que cegaba el hueco de una antigua ventana de ladrillo en la escalerilla 
que asciende hacia las cubiertas de la iglesia, en el lado norte de la capilla 
mayor39, cerca del cual se localizó, décadas más tarde, otro fragmento similar 

36  Jiménez Martín, 1991, p. 194.
37  Calvo Capilla, 2014, p. 299.
38  Cf. Ruiz Castellanos, Vega Geán y García Romero, 2016, pp. 85-87.
39  Angulo Íñiguez, 1932, p. 71, quien lo considera mudéjar.



22

RHJ, 28 (2025)

que aún permanece en su lugar. En opinión del profesor López Vargas-Ma-
chuca, ambos presentan los rasgos propios del repertorio almohade (siglo 
XII) y habrían formado parte de la ornamentación de la mezquita que ocupó 
el solar de San Lucas antes de ser reutilizados en la fábrica cristiana, por 
lo que no serían mudéjares, como sostenía Angulo respecto del primero40. 
Asimismo, durante unas obras de acondicionamiento de la sacristía, apare-
cieron en su muro noreste los restos de un arco de herradura de posible fi lia-
ción andalusí, tal vez relacionado con la mezquita preexistente41. Todas estas 
coincidencias de vestigios de origen romano e islámico, junto con los citados 
fragmentos ornamentales en piedra cuya cronología parece bien establecida, 
convierten a San Lucas en uno de los ejemplos más evidentes en Jerez de la 
superposición entre la arquitectura islámica y la cristiana42.

Por otro lado, la interpretación de los restos conservados en San Juan de 
los Caballeros ha experimentado con el tiempo diversas lecturas, no siempre 
coincidentes, lo que ilustra bien la complejidad del conjunto. Diego Angulo 
fue el primero en describir el muro de ladrillo -visible todavía desde las cu-
biertas del lado de la epístola- con una ventana ciega de arcos polilobulados 
enmarcada en alfi z, que también consideró de factura mudéjar43. López Var-
gas-Machuca cuestionó décadas más tarde esta atribución, al advertir que 
ni el material ni el diseño de los lóbulos se correspondían con el mudéjar 
jerezano, sino con el repertorio almohade local. Basó esta comparación, en 
buena medida, en los paralelos que ofrecía la ventana del alminar del Alcá-
zar, lo que le llevó a proponer que nos hallábamos ante una de las huellas de 
la mezquita preexistente44.

Las obras de restauración que, en 2005, se desarrollaron en la casa rec-
toral de la parroquia, en el lado del evangelio, revelaron una fábrica de 
ladrillo con base de sillares tras los revestimientos modernos de la estan-
cia, y, en la planta superior, una segunda ventana cegada de características 
muy similares a la de la epístola. A partir de estos nuevos datos, López 
Vargas-Machuca revisó su propuesta inicial y se inclinó entonces por vin-
cular ambos elementos con la primera iglesia mudéjar levantada tras la 
conquista de la ciudad, desplazando así la hipótesis islámica45. Laureano 

40  López Vargas-Machuca 2014a, p. 487; y, sobre todo, 2014c. 
41  Así lo afi rma Castro Moreno, 2023.
42  Sobre esta iglesia, vid. López Vargas-Machuca, 2014; y Guerrero Vega, 2019, pp. 149-164.
43  Angulo Íñiguez, 1932, p. 71.
44  López Vargas-Machuca, 2000, p. 959.
45  López Vargas-Machuca, 2014b, p. 68.



23

RHJ, 28 (2025)

Aguilar ya había llamado la atención sobre el grosor de los muros de ese 
mismo espacio, que relacionó con las estructuras del posible alminar de la 
antigua mezquita46, planteamiento seguido por Jácome González y Antón 
Portillo47, y desarrollado por Manuel Barroso, quien plantea además una 
hipótesis gráfi ca del trazado en planta del edifi cio andalusí48. En su trabajo 
sobre la arquitectura religiosa medieval de Jerez, Guerrero Vega recopila 
estas hipótesis y ofrece una síntesis de la discusión, subrayando en su tesis 
que, pese a estos indicios, incluidos los aportados por las tareas de 2005, 
los datos disponibles no permiten alcanzar conclusiones fi rmes, y remite 
a los trabajos de Barroso para un análisis más detallado49. No obstante, y 
como consideraba Aguilar Moya, todas estas propuestas deben entenderse 
necesariamente como hipótesis, pues sólo una intervención arqueológica 
específi ca sobre estas estructuras permitirá confi rmar o descartar de ma-
nera defi nitiva su origen50. Con todo, en un trabajo reciente, López Var-
gas-Machuca vuelve a insistir en los paralelos formales de los arcos de los 
muros de San Juan con la ventana del alminar del alcázar y recupera, con 
matices, la posibilidad de que estos elementos correspondan efectivamente 
a la antigua mezquita, una interpretación que, como es sabido, había sido 
formulada con anterioridad por Aguilar Moya51. La evolución de las distin-
tas propuestas refl eja, en última instancia, la dinámica natural de la inves-
tigación histórica, en la que la revisión de las hipótesis a la luz de nuevos 
datos constituye un avance necesario.

En la iglesia de San Mateo los indicios son más discretos, aunque también 
sugerentes. Laureano Aguilar relacionó la posible traza de una mezquita an-
terior con la presencia de un pilar medieval del siglo XIV, perteneciente a la 
primera iglesia levantada tras la conquista, que hoy aparece apoyado sobre 
el paramento de una capilla posterior. La desviación de su eje respecto a la 
orientación dominante del edifi cio fue interpretada por el autor como un in-
dicio especialmente signifi cativo de una estructura preexistente52. Guerrero 
Vega, por su parte, recupera el testimonio del maestro del siglo XVIII Ignacio 
Díaz, quien al hacer el reconocimiento del edifi cio describía una torre anti-

46  Aguilar Moya, 1999, pp. 214-215.
47  Jácome González y Antón Portillo, 2007, pp. 196-197.
48  Barroso Becerra, 2012, p. 188.
49  Guerrero Vega 2015, pp. 155–156; y 2020, pp. 132–133.
50  Aguilar Moya, 1999, pp. 214-215.
51  López Vargas-Machuca, 2024, p. 27.
52  Aguilar Moya, 1999, pp. 213-214.



24

RHJ, 28 (2025)

gua “sin uso de campanas”, cuyo cuerpo superior habría sido derribado y 
de la que se conserva únicamente el basamento de tapia. Por su posición y 
características, Guerrero considera que este vestigio podría corresponder a 
un alminar reutilizado53. Esta idea la retoma López Vargas-Machuca en su 
estudio sobre San Mateo para argumentar que en el muro de la epístola pudo 
hallarse el mihrab de aquella mezquita54. Sin embargo, en ausencia de exca-
vaciones o lecturas paramentales sistemáticas, todas estas hipótesis siguen 
siendo provisionales55.

El caso de San Dionisio, en el que nos extenderemos más adelante, re-
sulta aún más incierto. No se ha identifi cado ningún elemento compatible 
con una mezquita anterior, aunque es plausible que el templo cristiano se 
levantara sobre un edifi cio islámico adaptado tras la conquista, reciente-
mente considerado el solar de la primitiva mezquita aljama de época cali-
fal56. Ontiveros Ortega y Carretero León detectaron en la cimentación res-
tos de tapial compuestos por cuarzo, feldespatos y yeso, que asocian con 
vestigios del antiguo oratorio islámico; sin embargo, carecen de datación 
y localización precisas, por lo que su valor interpretativo es todavía muy 
limitado57. 

Algo similar podría plantearse para la iglesia de San Marcos58, un templo 
que, aun cuando pudo haberse erigido sobre el solar de una mezquita ante-
rior, no ha proporcionado hasta ahora evidencias arqueológicas que lo con-
fi rmen. Sin embargo, el edifi cio conserva elementos mudéjares de marcado 
sabor andalusí: la bóveda de ingreso de la puerta de la epístola, los azulejos 
de clara fi liación nazarí de la capilla mayor y el aire oriental que confi ere a la 
capilla bautismal su forma de qubba.

En conjunto, las evidencias disponibles no permiten todavía reconstruir 
con fi delidad la red de mezquitas de la Šarīš andalusí, pero sí delinear un 
panorama en el que, aunque desigual, la mezquita de San Lucas destaca por 
la mayor solidez de sus indicios, mientras que San Juan y San Mateo ofrecen 
vestigios parciales, y San Dionisio y San Marcos apenas conservan huellas 
materiales. 

53  Guerrero Vega, 2015, p. 144. 
54  López Vargas-Machuca, 2018, pp. 205-206.
55  Es tal vez por esta razón por la que Guerrero Vega omite el dato del posible alminar en su 

trabajo posterior de 2019, pp. 105-126.
56  Aguilar Moya, 1999; y Caramazana Malia, 2024. Sobre la iglesia medieval de San Dionisio, 

vid. López Vargas-Machuca, (2014d); y Guerrero Vega, 2019, pp. 46-84.
57  Ontiveros Ortega y Carretero León, 2011, pp. 157-158.
58  El estudio más completo de este templo en Guerrero Vega, 2019, pp. 84-104.



25

RHJ, 28 (2025)

A partir de los planos elaborados por José María Guerrero Vega en su 
tesis doctoral59, López Vargas-Machuca, basándose en la hipótesis previa de 
Aguilar Moya60, aunque sin citarla expresamente, comparó la orientación de 
las principales iglesias intramuros de Jerez con la del oratorio almohade del 
Alcázar, único espacio de culto islámico conservado en la ciudad61. El autor 
subraya que las planimetrías de Guerrero Vega proporcionan una referencia 
fi able para determinar la orientación respecto a los puntos cardinales. De este 
modo, para López Vargas-Machuca, el oratorio del Alcázar, con un eje de qi-
bla de 161º y un error de 51º, según Jiménez Martín62, se sitúa muy cerca de la 
desviación media documentada para al-Andalus en los primeros momentos 
de la conquista y constituye, por ello, un patrón de comparación idóneo. A 
partir de esta referencia, López Vargas-Machuca observa que San Mateo y 
San Lucas, y en menor medida San Juan de los Caballeros, presentan una 
notable coincidencia entre el muro del lado de la Epístola y la orientación de 
la qibla del Alcázar, lo que sugeriría que estos templos pudieron alzarse sobre 
recintos de culto islámico orientados dentro de los parámetros habituales en 
al-Andalus. La acusada desviación hacia el norte de sus cabeceras cristianas 
encaja con este fenómeno, si bien el autor advierte que se trata de un indicio, 
y no de una demostración concluyente.

En San Marcos y San Dionisio, por el contrario, no se aprecia tal corres-
pondencia. Su orientación litúrgica resulta relativamente correcta, lo que 
abre, según este investigador, dos posibilidades: o bien se trata de templos 
erigidos ex novo, sin condicionantes islámicos previos, o bien se levantaron 
sobre mezquitas cuya orientación era excepcionalmente defi ciente, incluso 
más que la desviación media peninsular. En cualquier caso, para López Var-
gas-Machuca, el análisis comparado de estas orientaciones permite distin-
guir con claridad ambos grupos y sugiere, con cautela, que varias parroquias 
medievales del sector occidental de Jerez reutilizaron directamente estructu-
ras de época andalusí.

Esta lectura resulta compatible con la hipótesis urbanística que propo-
nemos en este trabajo, según la cual la ciudad islámica se habría articulado 
inicialmente en torno al eje San Salvador-San Lucas, con una expansión pro-
gresiva desde el siglo XI hacia los ámbitos que más tarde conformaron las 
collaciones de San Mateo, San Juan, San Dionisio y San Marcos. Las alinea-

59  Guerrero Vega, 2015.
60  Aguilar Moya, 2000, pp. 107-108.
61  López Vargas-Machuca, 2018, pp. 203-205.
62  Jiménez Martín, 1991, p. 194.



26

RHJ, 28 (2025)

ciones recogidas por López Vargas-Machuca se integran plenamente en este 
modelo y refuerzan la centralidad del sector meridional del casco histórico 
en la articulación de la Šarīš andalusí. Asimismo, sugieren que las iglesias de 
San Dionisio y San Marcos pudieron levantarse sobre mezquitas vinculadas 
a las ampliaciones y reformas urbanas emprendidas en época almohade des-
de la segunda mitad del siglo XII. A este primer impulso edilicio deberíamos 
sumar, ya una centuria más tarde, las actuaciones promovidas durante el 
gobierno de Ibn Abī Jālid (ca. 1232-1261) y, probablemente las llevadas a cabo 
durante el breve dominio meriní del reyezuelo Abū Ṯābit Ibn ʿAbd al-Ḥaqq 
entre 1264 y 1267, sin olvidar el período en el que la ciudad estuvo contro-
lada por una guarnición castellana (1261-1264) antes de la revuelta mudéjar, 
lo que plantea una secuencia constructiva más amplia y compleja de lo que 
habitualmente se ha considerado63. 

En conjunto, estos indicios sugieren que la transformación cristiana del 
espacio sacro jerezano no borró por completo el sustrato islámico, sino que 
en algunos casos pudo aprovechar alineaciones, orientaciones y estructuras 
preexistentes64. Sin embargo, la solidez de estas propuestas sigue siendo li-
mitada: carecemos de evidencias estratigráfi cas fi rmes y no puede descar-
tarse que parte de estas correspondencias responda a adaptaciones poste-
riores dentro ya de los lenguajes constructivos gótico-mudéjares65. Con estas 
cautelas, resulta oportuno pasar ahora al análisis de la mezquita mayor de 
Šarīš, cuyo peso histórico y arquitectónico debió de ser muy superior al de 
los oratorios parroquiales.

4. La mezquita aljama de Šarīš

La ubicación de la mezquita mayor de Šarīš (Jerez de la Frontera) en época 
almohade —consagrada por Alfonso X como iglesia mayor bajo la advocación 
de San Salvador desde 1267— se halla bien localizada desde antiguo en la ac-
tual plaza de la Encarnación. Aunque se desconocen las reformas acometidas 

63  Sobre estas últimas etapas de la Jerez andalusí, vid. Borrego Soto, 2016, 2025a y 2025b.
64  Acerca de la conversión de mezquitas en iglesias, vid. Valor Piechotta y Montes Rome-

ro-Camacho, 2018; y Calvo Capilla, 2025.
65  A este respecto, resulta fundamental la lectura de Guerrero Vega, 2019. En este estudio, 

el autor analiza de forma sistemática la arquitectura religiosa jerezana entre los siglos XIII y XV, 
prestando especial atención a la pervivencia de estructuras y soluciones mudéjares, a los procesos 
de transformación de antiguos espacios islámicos y a la confi guración de las iglesias parroquiales 
tras la conquista. Su aportación resulta clave para comprender la continuidad material y las huellas 
arquitectónicas del pasado andalusí en los templos medievales de Jerez. Vid. también, López Var-
gas-Machuca, 2014b y 2021.



27

RHJ, 28 (2025)

por los cristianos en la segunda mitad del siglo XIII, la documentación parece 
demostrar que en 1341 la Iglesia Mayor estaba siendo objeto de una remode-
lación. Este dato, lejos de avalar una reconstrucción completa del inmueble, 
apunta a la continuidad de la fábrica preexistente66. En este sentido, el testi-
monio de Esteban Rallón, varios siglos después, resulta decisivo: al describir 
en 1622 el estado ruinoso del templo, explica que la iglesia conservaba aún la 
estructura heredada de la antigua mezquita y menciona, en otro pasaje de su 
obra, la existencia de un claustro semejante al del oratorio del Alcázar, indicio 
que remite al antiguo patio de la aljama —de mayores dimensiones— inte-
grado en la obra cristiana. La gravedad de aquella ruina obligó entonces a 
introducir cuatro pilares principales sin desmontar el conjunto, operación que 
revela hasta qué punto la edifi cación medieval seguía apoyándose en elemen-
tos islámicos67. En conjunto, los pasajes de Rallón confi rman que la mezquita 
no fue sustituida por un templo de nueva planta, sino absorbida y transforma-
da a lo largo de una prolongada secuencia de adaptaciones y refuerzos, cuyos 
efectos seguían siendo patentes en el siglo XVII68.

A ello se suma el relato de Bartolomé Gutiérrez, en el que leemos cómo 
en 1755, durante los trabajos de la nueva Colegial dieciochesca, la excavación 
practicada en la capilla del Baptisterio —ámbito coincidente, al menos en 
parte, con el presbiterio medieval— sacó a la luz enterramientos correspon-
dientes a la antigua Iglesia Mayor, así como varios paredones de grueso la-
drillo y otros restos claramente anteriores a ella69. Su observación revela una 
secuencia estratigráfi ca elocuente: sobre la traza de la mezquita se asentó la 
iglesia medieval, cuyos restos funerarios aparecieron al abrir los cimientos 
de la fábrica barroca. 

Desde esta perspectiva, los datos de 1341, los pasajes de Rallón y la in-
formación aportada por Gutiérrez permiten reconstruir una misma línea 
evolutiva: la mezquita aljama y, posteriormente, la Iglesia Mayor cristia-
na ocuparon de forma continuada el mismo emplazamiento. La conti-
nuidad de su fábrica islámica, al menos entre los siglos XII y XVII, junto 
con la aparición de restos de la iglesia medieval en el XVIII, refuerza de 
manera concluyente la localización tradicional de la aljama en la plaza de 
la Encarnación.

66  Cf. Jiménez López de Eguileta, 2013, p. 94.
67  Rallón, tomo I, p. 250; tomo IV, p. 12. Vid. también Repetto, 1978 y 1987; y De los Ríos, 1993.
68  Un análisis y descripción de la antigua Iglesia Mayor, en Jiménez López de Eguileta y 

Pomar Rodil, 2014.
69  Gutiérrez, vol. I, p. 100.



28

RHJ, 28 (2025)

Sin embargo, la posible existencia de una mezquita mayor anterior en el 
solar del actual templo de San Dionisio, continúa siendo una cuestión deba-
tida. De acuerdo con la propuesta de Laureano Aguilar70, recogida también 
en la Carta Arqueológica Municipal71, el sistema amurallado de Jerez parece 
refl ejar una primera etapa constructiva que cerraba el frente norte y oriental 
de la ciudad, y otra que amplió la muralla hacia el sur. En este esquema, las 
collaciones de San Dionisio y San Marcos habrían estado defendidas por un 
lienzo de tapial hidráulico, fechable entre fi nales del califato y la dinastía 
almorávide, que fue recrecido en época almohade. En cambio, los tramos 
meridionales próximos a San Salvador y San Mateo serían de nueva planta 
y atribuibles a ese último periodo. En paralelo con Sevilla, donde la primera 
aljama del IX, la mezquita de Ibn ῾Adabbās, fue sustituida en el siglo XII 
por una nueva en el espacio que ocupa la actual catedral, quedando aquella 
convertida más tarde en la colegiata del Divino Salvador72, Aguilar plantea 
que la aljama primitiva de Jerez no estuvo donde hoy la catedral y antigua 
Iglesia Mayor Colegial.

Según su hipótesis, aquélla se habría situado en la manzana en la que se 
alza San Dionisio actualmente, dentro del recinto primigenio que los almo-
hades ampliaron y reforzaron a partir de 1146, antes de promover la expan-
sión amurallada hacia el sur y el oeste. Esta teoría ha sido recogida por otros 
investigadores que han insistido en la posibilidad del traslado posterior de 
la mezquita mayor jerezana de San Dionisio a San Salvador. En su argumen-
tación retoman las propuestas de Laureano Aguilar, quien fundamenta su 
análisis en la confi guración urbana de Jerez en el siglo XIII según la lectura 
del Libro del Repartimiento73, especialmente en lo relativo a la centralidad del 
primer templo, su proximidad a la alcaicería y la confl uencia en su entorno 
de las vías principales de la medina. En esta línea, David Caramazana adop-
ta plenamente el modelo de Aguilar, defendiendo una ampliación meridio-
nal de la cerca islámica hacia el sur-suroeste en época almohade, que habría 
englobado al barrio artesanal periférico de las curtidurías, como vimos más 
arriba. Por su parte, López Vargas-Machuca mantiene a este respecto una 
postura más ambigua: considera “plausible” dicha expansión, aunque sin 

70  Aguilar Moya, 1999, pp. 206-207; y 2000.
71  González et al., 2008, pp. 98-99; aunque apenas una mera alusión en González et al., 2011, p. 50.
72  Cómez Ramos, 1994; Jiménez Martín, 1999.
73  El Libro del Repartimiento de Jerez de la Frontera, editado y estudiado por M. González Jimé-

nez y J. González Gómez (1980), comenzó a redactarse tras la conquista de la ciudad por Alfonso X 
en octubre de 1267. Cf. Borrego Soto, 2021b; y 2023, pp. 267-273.



29

RHJ, 28 (2025)

descartarla ni asumirla expresamente, y admite la posibilidad de que la mez-
quita aljama se encontrara ya desde época califal o taifa en la plaza de la 
Encarnación74.

Ahora bien, tales planteamientos se sostienen en una analogía con Sevilla 
que, en el caso jerezano, carece de respaldo material y documental, así como 
en una interpretación proyectiva que traslada a la ciudad del siglo X-XI el 
mismo esquema urbano documentado para el XIII. Con todo, las interven-
ciones realizadas hasta el momento en San Dionisio no permiten confi rmar 
su uso como aljama, pues los únicos restos islámicos hallados en ella, una lá-
pida funeraria meriní y fragmentos de yesería mudéjar con epigrafía árabe75, 
resultan insufi cientes para sostener tal conjetura. Del mismo modo, ni los 
textos árabes ni los castellanos mencionan en ningún momento a este templo 
como mezquita mayor.

A la luz de las evidencias arqueológicas y documentales disponibles, la 
localización continuada de la aljama jerezana en la plaza de la Encarnación 
debe considerarse, por ahora, la única hipótesis sólidamente respaldada. 
Se trata de un ámbito estrechamente vinculado al alcázar y objeto de di-
versas reformas entre los siglos X y XIII, lo que se ajusta a la lógica urba-
nística andalusí, que tendía —aunque no de forma normativa— a situar la 
mezquita mayor en el entorno inmediato del poder político y militar. Esta 
pauta contrasta de manera signifi cativa con la posición más periférica de 
la actual iglesia de San Dionisio, un dato que no puede ser obviado y que 
debilita notablemente la propuesta de una aljama califal en dicho empla-
zamiento76. La coherencia de este planteamiento se refuerza, además, con 
la distribución de la cerámica verde y manganeso —indicadora de fases 
califales desde el gobierno de al-Ḥakam II77, y taifas—, cuyos hallazgos se 
concentran en el eje Alcázar–San Salvador–San Lucas–San Juan–San Mateo 
(fi g. 3), delimitando con claridad el núcleo urbano primigenio78. A la vista 
de ello, resulta difícil sostener que el área de San Dionisio y San Marcos 

74  Caramazana Malia, 2024; y López Vargas-Machuca, 2024. Pese a que en este último trabajo 
se retoman hipótesis y líneas de interpretación ya planteadas por Borrego Soto, Gutiérrez López, 
Castro Moreno y López Barba entre 2013 y 2015, en el marco de las intervenciones arqueológicas 
y el estudio del solar de la plaza de la Encarnación, no se menciona la citada investigación ni sus 
resultados, a los que en buena medida se debe la actual delimitación del recinto de la mezquita 
aljama. Vid. al respecto, Borrego Soto et al., 2025; Castro Moreno, 2019; y Borrego Soto et al., 2014.

75  Borrego, 2014, pp. 64 y 105; y 2021a.
76  Mazzoli-Guintard, 2000, pp. 140–144, apud. Calvo Capilla, 2014, pp. 298-304.
77  Barceló, 1993.
78  González Rodríguez et al., 2008; González Rodríguez et al., 2016.



30

RHJ, 28 (2025)

desempeñara un papel central en la Šarīš andalusí primitiva, pese a las 
propuestas que han defendido esta idea79.

En defi nitiva, las fuentes textuales y la evidencia material convergen en 
identifi car la plaza de la Encarnación como el solar históricamente ocupado 
por la mezquita aljama y la posterior Iglesia Mayor de San Salvador. Ahora 
bien, la confi rmación de esta continuidad no procede solo de los testimonios 
modernos de Rallón y Gutiérrez o de la documentación medieval, sino tam-

79  Aguilar, 1999 y 2000; Caramazana, 2024; y con reservas, López Vargas-Machuca, 2024, 
quien como hemos indicado, adopta una postura más vacilante en este sentido.

Fig. 3. Excavaciones con contextos arqueológicos anteriores a época almohade (modifi cado 
de González et al., 2008) y dispersión de los hallazgos de producciones cerámicas andalusíes 

verde/manganeso (basado en González et al., 2016 e información oral de Diego Bejarano 
Gueimúndez y Jorge J. Ramírez León).



31

RHJ, 28 (2025)

bién de la conservación in situ de elementos arquitectónicos islámicos que 
han llegado hasta nuestros días. Entre ellos destacan los restos del antiguo 
saḥn, o patio de abluciones porticado, y varios tramos murarios de tapial y 
ladrillo que subsisten en el edifi cio conocido como Casa del Abad, situado 
precisamente en uno de los ángulos de la plaza. Estas estructuras, integradas 
en la fábrica posterior, constituyen la huella más visible y mejor preserva-
da de la aljama jerezana, y permiten enlazar de manera directa la tradición 
documental con la evidencia arqueológica. A la luz de todo ello, resulta im-
prescindible examinar con detalle este inmueble, cuya lectura estratigráfi ca 
y arquitectónica ofrece la clave para comprender la forma, extensión y trans-
formaciones del principal espacio sacro de la Šarīš andalusí.

4.1. La Casa del Abad: evidencias arquitectónicas y documentales

El estudio de la antigua mezquita aljama de Jerez de la Frontera —cuya 
localización se identifi ca con el entorno de la actual Casa del Abad, entre la 
plaza de la Encarnación y la bajada del Arroyo— ha conocido un renovado 
impulso en las dos últimas décadas. Su antecedente fundamental fue la in-
tervención arqueológica de urgencia dirigida por Gema Jurado Fresnadillo 
en 2011, durante las obras de saneamiento de la Catedral y su entorno in-
mediato. Aquella actuación documentó bajo el pavimento moderno muros 
masivos de piedra y ladrillo orientados este-oeste, situados a escasa profun-
didad y adosados a la mencionada Casa del Abad. Uno de ellos, de más 
de un metro de anchura y hasta 1,40 m de alzado conservado, presentaba 
revestimiento de mortero similar al tapial andalusí. La arqueóloga interpretó 
aquellos restos como estructuras anteriores a la fábrica colegial iniciada en 
1695, posiblemente vinculadas con la antigua iglesia del Salvador y, en últi-
ma instancia, con la mezquita mayor andalusí. Señaló, además, que la Casa 
del Abad conservaba grandes arcos laterales y una estructura noble adosada 
a la torre campanario, elementos que atribuía a fases constructivas previas al 
templo cristiano80. 

Aunque aquel estudio eludía conclusiones tajantes, constituyó el primer 
testimonio arqueológico moderno que apuntó a la presencia de edifi cacio-
nes islámicas bajo la actual catedral, abriendo la línea de investigación que, 
a partir de 2013, desarrollarían durante dos años Borrego Soto, Gutiérrez 
López y Castro Moreno. De estas investigaciones surgieron los primeros 

80  Jurado Fresnadillo, 2011; y Jurado Fresnadillo et al., 2011.



32

RHJ, 28 (2025)

análisis técnicos, presentados de forma parcial en febrero de 2014 en la con-
ferencia pronunciada por el profesor Borrego Soto en el congreso del 750º 
aniversario de la incorporación de Jerez a la Corona de Castilla, donde se 
mostró incluso un primer plano interpretativo de la planta de la mezquita81. 
Estas conclusiones quedaron recogidas en dos documentos posteriores: un 
informe remitido en marzo de 2015 al arquitecto Javier De la Cuadra —en-
tonces responsable de las futuras obras de rehabilitación— y archivado en 
el Obispado de Asidonia-Jerez, propietario del inmueble82; y otro integrado 
en el Proyecto de Demolición redactado ese mismo año por Miguel Ángel 
López Barba, quien había asumido la dirección técnica de la consolidación 
del edifi cio. Este documento, depositado en el Colegio Ofi cial de Arquitectos 
de Cádiz, contó con la participación de Borrego Soto y Gutiérrez López como 
asesores históricos, incorporados por el propio López Barba para coordinar 
el diagnóstico previo y la planifi cación de las excavaciones y medidas de 
protección de los restos arqueológicos83.

En estos textos se identifi caban las galerías superiores del edifi cio con el 
patio de la mezquita, posterior claustro de la Iglesia Mayor. En el nivel infe-
rior, varios arcos se interpretaron como parte del aljibe y del sistema hidráu-
lico del conjunto, así como del acceso meridional al oratorio. Cerca de estos 
restos se documentó una columna pétrea, muy similar a otra que apareció 
tras las demoliciones posteriores, ambas comparables a los soportes de otras 
mezquitas primitivas andalusíes —como la de Almonaster la Real— que in-
cluso apuntaban a una posible fase emiral o califal de la aljama jerezana84. 
Esta colaboración interdisciplinar sentó las bases del trabajo culminado años 
después en la excavación dirigida por Gonzalo Castro Moreno y Rafael Jorge 
Racero entre 2018 y 2019, desarrollada por la empresa Xerfl ón Arqueólogos. 
Sus resultados confi rmaron la existencia de estructuras pertenecientes a la 
mezquita y a la primitiva Iglesia Mayor, ajustando su extensión, orientación 
y cronología85. 

Paralelamente, distintos autores han ido enriqueciendo este mar-
co interpretativo. Javier Jiménez López de Eguileta y Pablo Pomar Ro-
dil revisaron las noticias transmitidas por Mesa Xinete —autor del siglo 
XVIII— acerca de la antigua colegiata jerezana, aportando además un 

81  Borrego Soto, 2014a.
82  Borrego et al., 2015.
83  López Barba, 2015.
84  Borrego Soto et al., 2015.
85  Castro Moreno, 2019.



33

RHJ, 28 (2025)

primer acercamiento a la descripción arquitectónica de la Iglesia Mayor 
medieval86. Por su parte, Juan Antonio Moreno Arana dio a conocer el 
documento del enterramiento de los Conte y Terán, confi rmando el uso 
funerario cristiano de las galerías del antiguo patio de abluciones, una 
de las evidencias más tempranas de la pervivencia estructural del edifi -
cio islámico87. Recientemente, López Vargas-Machuca publicó un artículo 
sobre el estado de la cuestión de la mezquita aljama, y Miguel Ángel Bo-
rrego Soto, José María Gutiérrez López y Miguel Ángel López Barba88 un 
trabajo plenamente interdisciplinar en el que se aborda la localización y 
las características de la mezquita aljama, combinando análisis fi lológicos, 
arqueológicos y arquitectónicos que se amplían en el presente estudio, y 
cuyas conclusiones encuentran un respaldo directo en el propio registro 
edilicio conservado. 

De hecho, la conocida como Casa del Abad, situada en la plaza de la En-
carnación junto a la torre tardogótica de la desaparecida Iglesia Mayor, pre-
serva elementos estructurales pertenecientes a la antigua mezquita aljama 
que los castellanos consagraron a San Salvador, mismo nombre de la actual 
catedral. Que aquel edifi cio fuese, efectivamente, la aljama, lo confi rma la 
mencionada carta abierta de Alfonso X al abad y a los canónigos del nuevo 
templo cristiano, fechada el 23 de noviembre de 1267, donde se declara que 
“tomamos de los moros esta nuestra uilla de Xerez Sidonia, e de su mezquita 
fezimos donación a Sant Salvador”89. 

Este testimonio, unido a las evidencias arqueológicas descritas por las 
fuentes modernas y por los investigadores citados, refuerza de manera con-
cluyente la identifi cación de aquel espacio como sede histórica de la aljama. 
A ello se suma, además, la precisa orientación del edifi cio en 135º hacia el 
sudeste90, similares a los 139º de la cercana mezquita del siglo X de al-Qanāṭir 
(El Puerto de Santa María), una qibla cuya tendencia en al-Andalus abarcó los 
siglos IX al XIV y que fue mayoritaria en el XI91. 

86  Jiménez López de Eguileta y Pomar Rodil, 2014.
87  Moreno Arana, 2016.
88  Borrego Soto et al., 2025.
89  Borrego Soto, 2015.
90  La orientación del edifi cio de la Casa del Abad (Plaza de la Encarnación, Jerez de la Fron-

tera) se midió in situ en septiembre de 2025 mediante una brújula de precisión Suunto KB-14/360R, 
previamente calibrada. A las lecturas magnéticas se les aplicó la corrección por declinación magné-
tica vigente en Jerez para el 12 de septiembre de 2025, ≈ 0°09′ O (–0,14°), a fi n de obtener la orienta-
ción respecto al norte geográfi co. El margen global de error de la medida se estima en ±1°.

91  Rius Piniés, 2000, pp. 112-113 y 122; cf. Jiménez, 1991.



34

RHJ, 28 (2025)

En cuanto a los hallazgos documentados en la plaza de la Encarnación 
y en el solar de la Casa del Abad en los últimos años, algunos de los cuales 
recoge López Vargas-Machuca en su artículo sobre la mezquita mayor jere-
zana, destacamos los siguientes:

- En la parte inferior del solar se identifi có una amplia estancia sostenida 
por potentes pilares, de los cuales se desconoce su altura completa, que 
había sido utilizada como bodega de la iglesia mayor, en lo que inter-
pretamos como reutilización del aljibe de la mezquita aljama (fi g. 4). 

- En el mismo nivel estratigráfi co, junto a dicha estructura, aunque in-
dependiente de ella, se localizaron restos de un potente machón de 
ladrillo con basamento de sillares, apoyado directamente sobre el te-
rreno geológico. Las relaciones estratigráfi cas entre los diversos ele-
mentos fueron contrastadas mediante un análisis paramental inicial 
que llevó a la interpretación de esta estructura como correspondiente 
a la base del alminar (fi g. 5), situado a espaldas de la torre del siglo 
XV. Esta última, único resto en pie del antiguo templo cristiano, se le-

Fig. 4. Posibles restos del aljibe según Borrego Soto y Gutiérrez López
(Fotografía de Miguel Ángel López Barba)



35

RHJ, 28 (2025)

vanta sobre un sólido edifi cio de piedra, probablemente de la misma 
época y erigido con la función hipotética de servirle de refuerzo, que 
utilizó como cimentación la base del minarete andalusí. 

Fig. 5. Vestigios de la base del alminar identifi cados por Borrego Soto y Gutiérrez López
(Fotografía de José María Gutiérrez López)



36

RHJ, 28 (2025)

- Asimismo, en un edifi cio anexo al aljibe, en el lado noroeste, se docu-
mentaron dos columnas pétreas de factura muy sencilla, comparables 
a las de algunas mezquitas tempranas de al-Andalus, como la de Al-
monaster la Real (Huelva), que podrían constituir indicios de acarreo 
y de la existencia en ese emplazamiento de un oratorio primitivo pos-
teriormente reformado y ampliado (fi gs. 6 y 7).

- En la parte superior, la Casa del Abad conserva muros de las galerías 
del patio de abluciones de la mezquita que encuentran los cristianos 
en el siglo XIII, en particular del tramo noroeste —destruido en parte 
por la torre tardogótica— y del sudoeste, donde subsisten varios ar-
cos de herradura abiertos al exterior de la plaza (fi gs. 8, 9 y 10). 

Fig. 6 y 7. Ejemplo de uno de los fustes y capiteles reutilizados, hipotéticamente procedentes de 
la mezquita primitiva (Fotografía de Miguel Ángel López Barba)



37

RHJ, 28 (2025)

Fig. 8. Uno de los arcos del patio de abluciones hallado por Castro Moreno y Jorge Racero 
que da a la plaza de la Encarnación (Fotografía de José María Gutiérrez López)

Fig. 9. Arco principal de salida al patio de abluciones hallado por Castro Moreno y Jorge Racero, 
junto a la torre tardogótica cortando el desarrollo del muro de la galería (riwāq) del saḥn 

(Fotografía de José María Gutiérrez López)

Fig. 10. Alzado del edifi cio con los arcos de herradura del patio de abluciones
(Plano de Miguel Ángel López Barba)



38

RHJ, 28 (2025)

- A ellos se añade otro de gran tamaño en el muro trasero de la galería 
noroeste, que comunica con los restos de una antigua calle (fi g. 11). 
Este último puede identifi carse como la entrada principal a la mez-
quita, probablemente mediante una rampa o escalinata que partía de 
la calzada del Arroyo y se apoyaba en parte sobre el aljibe. 

En conjunto, los vestigios apuntan a una construcción compleja, objeto de 
sucesivas ampliaciones y remodelaciones entre los siglos X y XIII, pero que 
ha sido presentado como un edifi cio de modestas dimensiones92. Esta valora-
ción, sin embargo, no atiende a las evidencias paramentales disponibles. Fren-
te a esta interpretación, un documento de 1699 del arquitecto Diego Moreno 

92  López Vargas-Machuca, 2024.

Fig. 11. Puerta de acceso principal a la mezquita según Borrego Soto, Gutiérrez López y López 
Barba, 2025, hallada por Castro Moreno y Jorge Racero (Fotografía de José María Gutiérrez 

López)



39

RHJ, 28 (2025)

Meléndez, que traen a colación los historiadores Repetto Betes y Esperanza 
de los Ríos93, resulta particularmente revelador: la nave de la epístola —que 
ocupaba toda la anchura de la antigua sala de oración (ḥaram)— medía cua-
renta varas, equivalentes a unos 33,5 metros. Este dato, cotejado con los restos 
conservados de la galería noroeste y con la constatación de que la construcción 
de la torre tardogótica destruyó su extremo oriental, permite calcular para el 
oratorio principal una extensión transversal cercana a los 35 metros. Conviene 
recordar, además, que aquella demolición no se limitó a la torre: es posible 
que los cristianos desmontaran también ese sector del ḥaram para insertar un 
ábside orientado al este donde se situaría la capilla mayor, lo que explica el 
hallazgo de los enterramientos y otros restos materiales descritos por Bartolo-
mé Gutiérrez bajo el baptisterio de la nueva Colegial del XVIII94. Se trata, por 
tanto, de unas dimensiones que sitúan a la aljama jerezana dentro de los pa-
rámetros habituales de las mezquitas mayores de rango medio en al-Ándalus.

93  Repetto Betes, 1978, pp 274-275; y De los Ríos, 2003, p. 261. Vid. también López Vargas-Ma-
chuca, 2024, p. 17.

94  Vid. supra nota 68.

Fig. 12. Propuesta de reconstrucción elaborada a partir de los datos arqueológicos y 
documentales recogidos en este estudio de la mezquita mayor de Šarīš (en azul); en negro los 

vestigios conservados de la misma. En rojo, columnas del oratorio reutilizadas; en gris, restos de 
la torre y bodega cristiana del siglo XV (basado en Miguel Ángel López Barba)



40

RHJ, 28 (2025)

A partir de estas medidas, se abre la posibilidad de un trazado de siete 
naves, con la central más amplia que los tramos laterales (fi g. 12), como re-
fl eja el arco de acceso principal, opción que ya veníamos considerando en el 
marco de nuestros trabajos de campo desarrollados en la Casa del Abad y 
que recoge López Vargas-Machuca, quien no obstante se decanta fi nalmente 
por una solución de cinco95. La hipótesis de mayor amplitud, además, se 
ajusta a lo señalado por Susana Calvo Capilla, quien recuerda que en ciuda-
des como Jerez las aljamas principales tendían a superar el esquema habitual 
de cinco tramos presente en otras medinas menores96.

5. Biografías relacionadas con la Aljama

Aunque las fuentes árabes no describen directamente la mezquita aljama 
jerezana, sí mencionan a varios de sus jatibes (jutabāʾ) o responsables del 
sermón de los viernes entre los siglos X y XIII, lo que constituye una prueba 
inequívoca de su existencia y funcionamiento durante todo ese periodo.

5.1. Jatib es de los siglos X y XI

De época califal contamos con las biografías de Sulaymān b. Muḥammad 
b. Sulaymān al-Hamdānī, Abū Ayyūb al-Šiḏūnī, Yazīd b. Asbāṭ, Abū Jālid 
al-Majzūmī y Asbāṭ b. Yazīd b. Asbāṭ, Abū Yazīd al-Majzūmī.

El primero de ellos, Sulaymān b. Muḥammad b. Sulaymān al-Hamdānī, 
Abū Ayyūb, mawlà de los Banū Hamdān97, nació el año 300 (=912-3) en Šiḏū-
na –población localizada entre las ciudades de Jerez de la Frontera y El Puer-
to de Santa María actuales, a los pies de la Sierra de San Cristóbal, que no 
debe confundirse con Madīnat Ibn al-Salīm (Medina Sidonia)–98. Comenzó su 
formación en Córdoba, con maestros de la talla del gran erudito malikí Abū 
ʿAbd Allāh Muḥammad b. ʿAbd al-Malik b. Ayman b. Faraŷ (m. 942), del 
famoso tradicionista Qāsim b. Aṣbag (m. 340=951), de al-Ḥasan b. Sa´d, de 
´Abd Allāh b. Yūnus, de Muḥammad b. Muḥammad b. ´Abd al-Salīm al-
Jušanī, de Abū ´Umar b. al-Šāma y del célebre alfaquí y muftí Abū ʿAbd 
Allāh Muḥammad b. Yaḥyà b. ʿUmar b. Lubāba (m. 330=942). En Šarīš (Je-
rez de la Frontera), ciudad que ya por aquel entonces se confi guraba como 

95  López Vargas-Machuca, 2024, p. 18.
96  Calvo Capilla, 2014, pp. 351-353.
97  Borrego Soto, 2025e.
98  Sobre este particular, vid. Borrego Soto, 2013.



41

RHJ, 28 (2025)

una de las capitales de la cora de Sidonia, se formó con Abū Razīn Hišām b. 
Muḥammad (m. 336=947-8), maestro y muftí de origen bereber muy venera-
do por sus paisanos, experto en cuestiones jurídicas (masāʼil al-fi qh), con que 
el probablemente estudió la Mudawwana (La Recopilación) de Saḥnūn (m. 
854-5). 

En 334 (=945–946) peregrinó a Oriente acompañado un tiempo de su her-
mano Abū ´Umar Yūsuf (m. 993-4), hombre de letras y jatib en Qalsāna por 
encargo califal. En su travesía, que le llevó tres años por Egipto y La Meca, 
tuvo ocasión de aprender de numerosos sabios de aquellas latitudes. De este 
modo, en esta última ciudad, nuestro Abū Ayyūb oyó, entre otros, a Abū 
Sa῾īd Ibn al-Aʿrābī; y en Egipto, a Abū Muḥammad al-Fargānī (al-Firyānī, 
en al-Ḏahabī), con quien aprendió la obra de Muḥammad b. Ŷarīr al-Ṭabarī 
(m. 310=923).

A su regreso a al-Andalus, en 337 (=948–949), fue nombrado jatib de la 
mezquita aljama de Jerez por el califa al-Ḥakam II, cargo que desempeñó 
hasta su muerte que, según Ibn al-Faraḍī, tuvo lugar la noche del jueves 14 
de ḏū l-qaʿda del año 371 (=11 mayo de 982). 

En cuanto a Yazīd b. Asbāṭ, Abū Jālid al-Majzūmī99, sabemos por Ibn 
al-Faraḍī que era alfaquí y poeta nacido también en Šiḏūna, aunque vivía 
en Jerez. Pertenecía a una ilustre familia de origen árabe afi ncada en la cora 
de Sidonia, los Banū l-Majzūm según revela su nisba “al-Majzūmī”. Debió 
de nacer a fi nes del siglo IX, aproximadamente. En Jerez, ciudad en la que 
se habría establecido en fecha también incierta, ejerció de jatib de su aljama, 
cargo en el que le sucedió su hijo y discípulo Abū Yazīd Asbāṭ b. Yazīd (m. 
392=1001-2), según señala el propio Ibn al-Faraḍī en la semblanza de este 
último. 

Poco más se sabe sobre la vida de al-Majzūmī, aunque por los versos que 
le dedicó su paisano y amigo Abū l-Ḥakam Munḏir b. ῾Umar al-Šiḏūnī (m. 
334=945-6), se podría afi rmar que era querido y admirado por sus coetáneos. 
El breve fragmento, que elogia con un largo apóstrofe el linaje, la ciencia y 
la labor de predicador de nuestro personaje, dice lo siguiente [metro kāmil]:

¡Oh Abū Jālid, lucero de las tribus beduinas, 
gala del mundo y adorno de los almímbares! 
¡Oh luna de la religión cuya luz resplandece, 
oh estrella de la ciencia! No tienes parangón.

99  Borrego Soto, 2009a.



42

RHJ, 28 (2025)

Aunque no es un hecho del que se dé noticia, falleció probablemente en 
Jerez, donde residía, hacia la segunda mitad del siglo X. 

Asbāṭ b. Yazīd b. Asbāṭ, Abū Yazīd al-Majzūmī100, hijo del anterior, fue 
también poeta y hombre sabio y letrado. Dice Ibn al-Faraḍī que era de la 
gente de Sidonia y habitante, como su padre, de Jerez, donde aprendió. Nada 
sabemos de su fecha de nacimiento, aunque debió de ser avanzada la prime-
ra mitad del siglo X. Entre sus maestros, al único que podemos identifi car es 
a su padre, al que relevó en el cargo de jatib de la mezquita mayor de Jerez 
hasta su muerte, acaecida a principios del siglo XI, concretamente en los úl-
timos meses del año 392 (=1001-2).

5.2. Jatibes de los siglos XII y XIII. La almona del jabón

En cuanto  a los jatibes de fecha posterior, nos ha llegado el nombre de 
tres de los que ejercieron este ofi cio entre los siglos XII y XIII: ‛Abd Allāh 
b. Yūsuf b. al-Šakkāl, Abū Muḥammad al-Tuŷībī al-Jaṭīb, ‛Alī b. Hišām b. 
‛Umar b. Ḥaŷŷāŷ b. al-Ṣa‛b, Abū l-Ḥasan al-Lajmī al-Išbīlī al-Šarīšī e Ibrāhīm 
b. Aḥmad b. ‛Alī b. Ibrāhīm b. Jalaf, Abū Isḥāq Ibn al-Bannā’ al-Anṣarī al-
Šarīšī al-Madīnī. 

Del primero de ellos, ‛Abd Allāh b. Yūsuf b. al-Šakkāl, Abū Muḥammad 
al-Tuŷībī al-Jaṭīb101, desconocemos las fechas exactas de su nacimiento y 
muerte, pero gracias a Ibn al-Zubayr sabemos que pertenecía a la gente de 
Šarīš Šiḏūna (Jerez de la Frontera). De su vida apenas han llegado noticias: 
tan sólo que fue jatib en la mezquita aljama de Jerez, sin que haya trascendi-
do la fecha en que se desempeñó como tal, aunque cabe situarlo con proba-
bilidad en algún momento del siglo XII. 

Tampoco se conservan los nombres de sus maestros, y únicamente se co-
noce el de uno de sus discípulos en Jerez, Abū l-Jaṭṭāb Ibn Jalīl, quien afi rma 
haber recitado ante él todo el Corán conforme a la lectura de Warš ʿan Nāfi ʿ 
—transmitida por ʿUṯmān b. Saʿīd al-Qurašī al-Miṣrī (m. 197/812), apodado 
“Warš” por su tez clara y discípulo en Medina de Nāfi ʿ b. ʿAbd al-Raḥmān 
al-Layṯī (m. 169/785)—, la versión magrebí de la tradición medinense que se 
impuso en al-Andalus. Completó la recitación en tres días, animado por su 
hermano mayor Abū Bakr, quien podría identifi carse con Yaḥyà b. Aḥmad b. 
Jalīl, Abū Bakr al-Sakūnī al-Lablī al-Išbīlī, natural de Niebla y cadí de Jerez, 

100  Borrego Soto, 2009b.
101  Borrego Soto, 2025f.



43

RHJ, 28 (2025)

donde también se dedicó a la enseñanza y probablemente falleció en 626 o 
627 (=1228-29 o 1230)102. 

Poco más sabemos de las andanzas de Ibn al-Šakkāl, quien debió de fa-
llecer en su ciudad natal hacia fi nales del siglo XII, dejando apenas esta leve 
huella en las fuentes biográfi cas andalusíes.

En cuanto a Abū l-Ḥasan ʿAlī b. Hišām [b. ʿUmar] b. Ḥaŷŷāŷ b. al-Ṣaʿb 
al-Lajmī al-Išbīlī al-Šarīšī103, aunque Ibn al-Abbār e Ibn ʿAbd al-Malik seña-
lan que sus antepasados procedían de Sevilla (Išbīliyya) —motivo por el que 
ambos añaden a su genealogía la nisba al-Išbīlī—, Ibn Ḥaŷŷāŷ y su familia 
eran naturales de Jerez (Šarīš). Ibn al-Abbār introduce la mención “b. ʿ Umar” 
tras el nombre del padre de nuestro biografi ado, dato que Ibn ʿAbd al-Ma-
lik pone en duda al precisar que nunca lo halló en las copias autógrafas de 
nuestro biografi ado; en cambio, confi rma la lectura “b. al-Ṣaʿb” después de 
Ḥaŷŷāŷ, tal como él mismo transcribe. Por lo demás, ignoramos la fecha de 
nacimiento de Ibn Ḥaŷŷāŷ, aunque debió de producirse en la primera mitad 
del siglo XII. De sus maestros en al-Andalus, probablemente en Jerez, desta-
can Abū l-ʿAbbās Aḥmad Ibn al-Yatīm (Ibn) al-Balansī (m. 581=1185-6), Abū 
Bakr Ibn Fahlūn al-Saksakī (m. 591=1195), a quien frecuentó de continuo, 
Abū Bakr Muḥammad b. Mālik b. Yūsuf al-Zuhrī (m. 592 o 593=1195-6 o 
1196-7) y Abū ʿAbd Allāh Ibn Ḥabāsa al-Šarīšī (m. fi nales del XII), célebre al-
faquí jerezano del siglo XII que enseñaba en su propia mezquita, como vimos 
más arriba, y con quien se encontró también en Alejandría.

Siendo muy joven, en el año 568 (=1172-73) emprendió un largo viaje 
a Oriente para realizar la peregrinación (ḥaŷŷ) y adquirir conocimiento. De 
este modo, en La Meca escuchó a Ḍiyāʾ al-Dīn Ibn Sukayna, al predicador 
Abū ʿAlī ʿUmar b. Ibrāhīm y al sufí Abū Muḥammad ʿAbd al-Raḥmān b. 
Ismāʿīl al-Nīsābūrī. Según Ibn al-Abbār, en esa ciudad también estudió con 
Abū l-Ḥasan al-Miknāsī, Abū Ḥafṣ al-Miyānaŷī y con Abū Muḥammad 
al-Mubārak b. al-Ṭabbāŷ, dato que, de nuevo, rebate Ibn ʿAbd al-Malik, ar-
gumentando que ninguno de ellos fi gura en el Barnāmaŷ de Ibn Ḥaŷŷāŷ, 
redactado por su discípulo jerezano Abū Isḥāq al-Būnasī (m. 651=1253), ni 
en sus propias iŷāzāt autógrafas.

Tras la peregrinación, se estableció un tiempo en Egipto, donde tuvo como 
maestro al andalusí de Jaén Abū Yaḥyà al-Yasaʿ al-Ŷayyānī (m. 575=1179), 
no sabemos si en El Cairo o en Alejandría. Con él, según al-Ruʿaynī, estu-

102  Rodríguez Figueroa, 2004.
103  Borrego Soto, 2025g.



44

RHJ, 28 (2025)

dió el Kitāb al-Taysīr fī l-qirāʾāt al-sabʿ (“El libro de la facilitación en las siete 
lecturas”), obra fundamental sobre las recitaciones coránicas compuesta por 
el también andalusí Abū ʿAmr ʿUṯmān b. Saʿīd al-Dānī (m. 444=1053). A 
través de al-Yasaʿ recibió, además, una cadena que se remontaba, por vía de 
sucesivos maestros, hasta Abū ʿAmr b. al-ʿAlāʾ al-Baṣrī (m. 154=770), uno 
de los siete grandes lectores canónicos, lo que situaba su formación dentro 
de la más prestigiosa tradición andalusí en materia de qirāʾāt. En Alejandría 
tuvo como maestros a su paisano, el mencionado alfaquí jerezano Abū ʿAbd 
Allāh Ibn Ḥabāsa, a Abū ʿAlī Ḥasan b. Muḥammad b. al-Ḥasan b. al-Rasal, a 
Abū Ṭāhir Ibn ʿAwf y al célebre Abū Ṭāhir al-Salafī, a quien frecuentó entre 
570 (=1174-5) y el año de la muerte de este último (576=1180), llegando a asis-
tir a su funeral. También allí estudió durante cinco años con Abū Muḥam-
mad ʿAbd al-Muŷīd b. Abī l-Ḥasan Šaddād al-Tamīmī, con quien leyó, entre 
otros, el Kitāb al-Waŷīz fī l-qirāʾāt al-ṯamān (Compendio de las ocho lecturas) 
de Abū ʿAlī al-Ḥasan b. ʿAlī al-Ahwāzī (m. 446=1054–5), y con quien apren-
dió las siete lecturas canónicas (al-sabʿ) y otras. De este maestro le llegó una 
serie de transmisiones que llegaba hasta el jerife mequí Abū l-Futūḥ Nāṣir b. 
al-Ḥasan b. Ismāʿīl, descendiente del cuarto califa rāšidūn ʿAlī b. Abī Ṭālib 
(m. 40=661), lo que le vinculaba con una genealogía espiritual y docente de 
enorme prestigio. Se formó asimismo con los hermanos Abū Ṭāhir Ismāʿīl y 
Abū Muḥammad ʿ Abd Allāh al-Dībāŷī; con el almocrí y asceta Abū l-Manṣūr 
Muẓaff ar b. Sawār al-Lajmī, al que acompañó durante largo tiempo; y con el 
almocrí Abū l-Fawāris Naŷīḥ b. Taglib al-Yakī, el ciego. Todos ellos le con-
cedieron iŷāza o licencia de difusión de sus enseñanzas. También fueron sus 
maestros en Alejandría Abū l-Ḥaram Makkī b. Abī Ṭāhir Ibn ʿ Awf, Abū l-Qā-
sim b. Majlūf b. ʿAlī b. Ŷāra, ʿAbd al-Raḥmān b. Salāma b. Yūsuf b. ʿAlī, 
el almocrí Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Abī l-Jayr Masʿūd b. Saʿīd b. Muḥammad 
al-Anṣārī con quien leyó aunque no se menciona que recibiera de él licen-
cia (iŷāza), Abū ʿAbd Allāh al-Ḥaḍramī y, especialmente, Abū ʿAbd Allāh 
al-Karkantī, de quien Ibn al-Abbār afi rma que recibió las siete lecturas, dato 
este último que, una vez más, Ibn ʿAbd al-Malik pone en duda. 

Con estos años de estudio, afi rma al-Ruʿaynī que Abū l-Ḥasan Ibn Ḥaŷŷāŷ 
aprendió a recitar el Corán según las siete lecturas canónicas (al-qirāʾāt al-sa-
bʿ), y también según las tres complementarias de Yaʿqūb al-Ḥaḍramī, Abū 
Ŷaʿfar Yazīd b. al-Qaʿqāʿ y Jalaf b. Hišām al-Bazzār. Además, llegó a dominar 
otras variantes como las de Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥmān 
b. Muḥṣin y Abū Muḥammad Sulaymān b. Mihrān al-Aʿmaš al-Kūfī. Todas 
estas modalidades las aprendió tanto de manera individual (ifrādan) como 



45

RHJ, 28 (2025)

combinada (jamʿan), llegando a reunir las diez lecturas completas (al-qirāʾāt 
al-ʿašr) en una sola recitación (jatma wāḥida).

En su camino de regreso a al-Andalus, se detuvo en Biŷāya (Bugía, Arge-
lia), donde estudió con Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq b. ʿAbd al-Raḥmān 
al-Azdī Ibn al-Jarrāṭ durante aproximadamente cinco meses; y del renombra-
do gramático y calígrafo sevillano Abū Bakr Muḥammad b. Aḥmad b. Ṭāhir 
al-Anṣārī (m. 580=1184-5), conocido como al-Jidabb (“el hombretón”), quien 
le otorgó licencia de transmisión de sus obras y lecturas. En Sabta (Ceuta) 
tomó las lecciones de Abū Muḥammad b. ʿUbayd Allāh, de quien transmitió 
con abundancia. 

Tuvo una extensa nómina de discípulos, entre los que destacan el ya ci-
tado Abū Isḥāq al-Būnasī de Jerez (su discípulo más cercano y recopilador 
y autor del Barnāmaŷ de su maestro y del Kanz al-kuttāb o Tesoro de los secre-
tarios), a quien concedió iŷāza, Abū l-Ḥasan al-Ruʿaynī, que también recibió 
de él licencia de transmisión, Abū Bakr Ibn Ŷābir y su hijo (los al-Saqṭiyyān), 
ʿAtīq b. Muḥammad al-Ṣadafī, Ibn ʿĪsà al-Ḥaŷarī, Ibn Faḥlūn, Muḥammad 
b. Abī ʿ Amr, ʿ Uṯmān al-Ṭabarī, Abū Zakariyyāʾ Ibn Jalaf al-ʿAṭṭār, Abū ʿ Abd 
Allāh Ibn ʿAlī al-Šuqūrī, Abū ʿAlī al-ʿImrān Ibn Jalaf, Abū ʿAlī Ibn Yūsuf 
al-Tamīmī, Abū l-ʿAbbās Ibn Yaḥyà al-Ŷarāwī, Abū l-Qāsim Ibn Farqad, Abū 
Muḥammad al-Ḥarrār, Abū Muḥammad Ibn ʿUmar b. Jalaf, ʿAbd Allāh Ibn 
Abī l-Ḥusayn al-Fajjār, ʿAbd al-Muḥarraz Ibn ʿAbd al-Razzāq al-Ḥumayrī, 
Muḥammad b. Aḥmad b. Abī Ṭālib al-Lajmī y Muḥammad b. Aḥmad b. 
Wahb.

Las fuentes lo describen como almocrí eminente, íntegro (ʿadl), fi able 
(ṯiqa), imām en taŷwīd (arte de la recitación coránica correcta) y gran conoce-
dor de las discrepancias de los qurraʾ (especialistas en la recitación y transmi-
sión oral del Corán). Afi rma al-Ru῾aynī que el propio ʿAlī b. Ḥaŷŷāŷ le escri-
bió: “Las lecturas coránicas son mi especialidad; creo que nadie me aventaja 
en ellas.” Uno de sus discípulos jerezanos, nos relata también al-Ru῾aynī, 
aunque sin precisar su nombre, lo recordaba también con veneración: “Nues-
tro maestro Abū l-Ḥasan era un gran ḥāfi ẓ, un conocedor profundo y de gran 
memoria.” Su reputación se debía a su extraordinario dominio del Corán, 
del que memorizaba con precisión las letras, las variantes gráfi cas y los có-
dices. Dominaba las variantes de lectura (ḥurūf al-ḫilāf), campo en el que so-
bresalió como autoridad indiscutible, y en el que nadie —dicen al-Ruʿaynī 
e Ibn ʿAbd al-Malik— podía igualarlo ni acercarse a su nivel. De hecho, tras 
su vuelta de Oriente se convirtió en la máxima autoridad de Šarīš en lecturas 
y ḥadīṯ, disciplinas de las que se benefi ciaron sus discípulos, tanto sus paisa-



46

RHJ, 28 (2025)

nos como los llegados de fuera, y fue nombrado imán y jatib de la mezquita 
aljama de Jerez.

Afi rma también Ibn Abd al-Malik que la forma de vida de Ibn Ḥaŷŷāŷ pro-
venía “de un comercio de jabón que él mismo administraba” (wa-kānat maʿīša-
tuhu min tiŷāra fī l-ṣābūn). Este detalle lo presenta como gestor de una jabonería 
o almona de jabón. Aunque se formula como actividad personal, es probable 
que estuviera vinculada a los habices (awqāf) de la mezquita aljama, pues era 
práctica habitual que los bienes adscritos a las grandes mezquitas —baños, tien-
das, almonas— sirvieran para sufragar los estipendios de imames y juṭabāʾ. El 
verbo yudīruhā (“la hacía circular, la administraba”) indica una actividad eco-
nómica regulada y lícita, no especulativa, vinculada a los bienes habices (awqāf) 
destinados al mantenimiento del templo. En al-Ándalus, las mezquitas mayores 
(ŷawāmiʿ) poseían bienes inmuebles —casas, huertos, molinos, talleres— cuyas 
ganancias sostenían el culto y a su personal religioso (imām, ḫaṭīb, muʾaḏḏin). En-
tre esos bienes fi guraban a menudo las almonas (del árabe al-ṣābūn, jabón), fábri-
cas o talleres de jabón que constituían una fuente estable de ingresos. 

La industria jabonera, basada en el aceite de oliva y la sosa vegetal (qilī), fue 
una de las más rentables del occidente andalusí, especialmente en Sevilla, Nie-
bla, Murcia, Almería y Jerez, donde se documentan almonas junto a los baños 
públicos y aceñas fl uviales. El caso de Šarīš encaja plenamente en ese modelo: 
la referencia de Ibn ʿAbd al-Malik permite suponer que el waqf del ŷāmiʿ jere-
zano poseía una almona cuyos benefi cios se destinaban a la manutención del 
imán y a la conservación del edifi cio. No sería, pues, una actividad privada, 
sino una forma de explotación pía del patrimonio religioso, gestionada direc-
tamente por el propio Ibn Ḥaŷŷāŷ en su calidad de mutawallī (administrador 
del waqf). La mención del jabón revela, además, la vitalidad económica y arte-
sanal de Šarīš en época almohade, donde la producción jabonera —estrecha-
mente ligada al aceite local y al comercio con el litoral de Sidonia (Šiḏūna)— 
constituía un elemento esencial de la economía urbana.

Un recuerdo de estas almonas lo refl eja el Libro del Repartimiento de Jerez. 
La mención, localizada en la collación de San Marcos, confi rma la existencia 
de, al menos, una casa destinada a la fabricación de jabón en época islámica:

[E] tor[namos] a [vna] casa que fue de Xabón que a por linderos, de la vna parte 
tiendas. Et de la otra parte casas de Gonçalo Pérez, alamín. Et de las dos partes 
las calles. [E]ntregámoslas a Pedro Johán, escriuano.104

104  Repartimiento, partida n.º 1582.



47

RHJ, 28 (2025)

La tradición urbana jerezana conservó otro recuerdo: hasta el siglo XVII, 
un tramo de la actual calle Liebre se conocía como “la Jabonería”, precisa-
mente por la almona que allí estuvo instalada105. Este testimonio toponími-
co muestra la pervivencia del ofi cio jabonero más allá de la Edad Media y 
refuerza la idea de que la producción de jabón en Jerez no fue un episodio 
aislado, sino un rasgo duradero de su economía urbana.

Volviendo a nuestro biografi ado, queda señalar que es de nuevo Ibn 
῾Abd al-Malik quien ofrece la fecha exacta de su óbito cuando señala que 
murió “cuando quedaban diez días de Rabīʿ II de 616”, es decir, el 19 o 20 
de ese mes, equivalentes al 3-4 u 11-12 de julio de 1219, según los diferentes 
cómputos (tabular u observacional). Ibn al Abbār coincide en señalar mes y 
año, no así el día, e Ibn al-Zubayr es el único que difi ere al situar la muerte 
de Ibn Ḥaŷŷāŷ en el año 617 (=1220-21), declarando haber recibido noticia de 
nuestro biografi ado a través del médico jerezano Abū Zayd ʿAbd al-Raḥmān 
al-Fihrī Ibn al-῾Aššāb al-Ṭabīb (m. 650=1252-3).

Otro jatib de la mezquita mayor jerezana por aquellas fechas fue Ibrāhīm 
b. Aḥmad b. ‛Alī b. Ibrāhīm b. Jalaf, Abū Isḥāq Ibn al-Bannā’ al-Anṣarī al-
Šarīšī al-Madīnī, conocido como Abū Isḥāq Ibn al-Bannāʾ al-Madīnī106, se-
gún afi rma su biógrafo Ibn al-ʿAbbār. La šuhra Ibn al-Bannāʾ alude probable-
mente al ofi cio de su padre, o incluso al de su linaje familiar, dedicado a la 
albañilería, lo que revela un origen ligado a una tradición de constructores 
reconocidos. Residía en Šarīš (Jerez de la Frontera), aunque había nacido, en 
fecha que desconocemos, en Madīnat Ibn al-Salīm (Medina Sidonia), de don-
de procede su nisba al-Madīnī. Esta ciudad ha sido identifi cada de manera 
errónea con Madīnat Šiḏūna (Sidonia-Sidueña), enclave situado a los pies de 
la Sierra de San Cristóbal, entre Jerez y El Puerto de Santa María, que hacia 
el siglo XII, como indica al-Zuhrī, se hallaba ya en ruinas, lo que descarta 
cualquier confusión entre ambas107.

Conocemos el nombre de dos de sus maestros en Šarīš: el alfaquí y tra-
dicionista Abū Bakr b. ʿUbayd, identifi cable con Ibn Fahlūn al-Saksakī (m. 
591=1195), y Abū Bakr Ibn Mālik, es decir, Muḥammad b. Mālik b. Yūsuf 
al-Zuhrī (m. 592 o 593=1195-96 o 1196-97), conocido transmisor de las Ma-
qāmāt de al-Ḥarīrī en Jerez.

Ibn al-ʿAbbār señala que fue nombrado cadí de su ciudad y posterior-
mente imām y jaṭīb de la mezquita aljama de Šarīš. Tuvo numerosos discípu-

105  Muñoz y Gómez, 1903, pp. 230-231.
106  Borrego Soto, 2025h.
107  Cf. Borrego Soto, 2013.



48

RHJ, 28 (2025)

los, cuyos nombres no han llegado a nosotros. La noticia de su muerte, junto 
a otros datos de su vida, le fue transmitida a Ibn al-ʿAbbār por el hijo de Ibn 
al-Bannā’, Abū Bakr ʿAbd Allāh b. Ibrāhīm, a quien conoció personalmente 
en Túnez y quien le afi rmó que su padre había fallecido hacia el año 635 
(=1237-38).

El conjunto de estos nombres confi rma no sólo la continuidad institucio-
nal de la mezquita aljama jerezana entre los siglos X y XIII, sino también su 
inserción en las redes intelectuales del Occidente islámico, como su estrecha 
vinculación con el poder político del momento. La presencia documentada 
de jutabāʾ vinculados a la ciudad, algunos de ellos con trayectorias forma-
tivas en Oriente o en grandes centros andalusíes, muestra que la aljama de 
Šarīš fue un espacio vivo de culto y enseñanza, con capacidad de irradiar 
prestigio y de atraer discípulos. Con todo, debe recordarse que esta breve nó-
mina no es sino una muestra parcial de un elenco más amplio de personajes 
relacionados con la vida religiosa y jurídica de la ciudad: almocríes, cadíes y 
otros cargos, a los que se suman maestros y sabios que bien pudieron utilizar 
la aljama como sede de sus ofi cios108. Este hecho confi rma que la aljama no 
fue sólo el centro del culto colectivo, sino también un espacio de saber y de 
autoridad jurídica. En este sentido, debe subrayarse que ningún estudio que 
pretenda abordar con rigor el análisis de la mezquita aljama de Jerez debe 
pasar por alto este testimonio biográfi co, que constituye una de las eviden-
cias más sólidas de su existencia, relevancia y vitalidad a lo largo de toda la 
etapa islámica.

6. Conclusiones

La convergencia de las evidencias arquitectónicas, arqueológicas y docu-
mentales permite sostener con solidez que la mezquita mayor de la medina de 
Šarīš se situaba en el solar de la actual Casa del Abad, que actuó como centro 
espiritual y comunitario entre los siglos X y XIII. La hipótesis de una primera 
aljama en San Dionisio, aunque sugerente, se apoya únicamente en analogías 
urbanísticas con Sevilla, sin respaldo arqueológico ni textual. Por el contrario, 
los datos disponibles apuntan de manera consistente al eje Alcázar–San Salva-
dor–San Lucas como núcleo originario de la ciudad islámica, donde la plaza 
de la Encarnación articulaba tanto el espacio religioso como el cívico.

108  Borrego Soto, 2004 y 2011.



49

RHJ, 28 (2025)

En este marco, y a la luz de los testimonios actualmente conocidos, la 
plaza de la Encarnación puede considerarse, por el momento, el emplaza-
miento histórico de la mezquita aljama jerezana, reformada y ampliada a lo 
largo de varios siglos hasta su consagración como iglesia mayor por Alfonso 
X. Esta identifi cación no solo clarifi ca la topografía religiosa de la medina, 
sino que también permite comprender la continuidad entre la aljama y la 
iglesia mayor de San Salvador —y, posteriormente, la catedral—, revelando 
la permanencia de un mismo espacio en la vida urbana y espiritual de Jerez 
desde época andalusí hasta la etapa castellana. Asimismo, la nómina de juta-
bāʾ y ʿulamāʾ documentados entre los siglos X y XIII confi rma el dinamismo 
intelectual y religioso de la aljama, reforzando su condición de auténtico eje 
comunitario. En defi nitiva, la mezquita mayor de Jerez no fue un edifi cio 
secundario ni de pequeñas dimensiones, sino el verdadero núcleo espiritual, 
jurídico y cultural de la medina, cuya memoria pervive en la Casa del Abad.

Por su parte, el Libro del Repartimiento de Jerez constituye una fuente 
excepcional para aproximarse a la topografía religiosa de la Šarīš andalusí. 
Aunque las menciones a las mezquitas responden a una lógica puramente 
administrativa —la de un inventario de bienes sujetos a redistribución tras 
la conquista cristiana—, el detalle con que se consignan permite reconstruir, 
casi de manera involuntaria, la red de oratorios que articulaba la vida de 
la medina. Ningún otro repartimiento conservado ofrece un testimonio tan 
rico y coherente sobre la distribución de los espacios de culto en una ciudad 
andalusí del siglo XIII.

La comparación entre collaciones revela una clara desigualdad en la den-
sidad de templos: las zonas meridionales, correspondientes a San Salvador y 
San Lucas, concentraban la mayor parte de las mezquitas, mientras que los 
barrios septentrionales —San Mateo, San Juan y San Marcos— muestran una 
red más escasa, probablemente vinculada a una expansión urbana más tardía. 
Tras el reparto, la mayoría de estos edifi cios fueron absorbidos por el nuevo 
tejido cristiano, convertidos en viviendas, bodegas o corrales; solo algunas de 
las mezquitas principales sobrevivieron transformadas en parroquias, conser-
vando incluso su ubicación y, en ciertos casos, su orientación ritual.

Las referencias a mezquitas en el Repartimiento constituyen, en conjunto, 
un testimonio fragmentario pero revelador de la transición entre la Šarīš is-
lámica y la ciudad cristiana. Aunque su registro es casual, su concentración 
en la collación de San Salvador y su rápida reasignación a usos domésticos 
o eclesiásticos ilustran la intensidad del proceso de transformación urbana 
tras 1267.



50

RHJ, 28 (2025)

Además de la presencia de elementos islámicos de gran valor —el Alcá-
zar, segmentos de muralla y estructuras vinculadas a la mezquita aljama—, 
Jerez preserva la memoria escrita de su paisaje religioso. Esa singularidad 
documental convierte su Libro del Repartimiento en una fuente insustituible 
para estudiar la transición entre el mundo andalusí y la ciudad cristiana, y 
deja abierta la posibilidad de que futuras investigaciones arqueológicas o 
arquitectónicas recuperen nuevas huellas de aquel tejido sacro hoy oculto 
bajo el caserío histórico.

7. Fuentes y bibliografía

AGUILAR MOYA, L. (1999), “Jerez islámico.” En Caro Cancela, Diego (coord.), His-
toria de Jerez de la Frontera. De los orígenes a la época medieval I, Cádiz, Diputación 
Provincial, pp. 193-256.

AGUILAR MOYA, L. (2000), “Nuevos datos sobre las murallas islámicas de Jerez 
de la Frontera”, Revista de Historia de Jerez, n.º 6, Centro de Estudios Históricos 
Jerezanos, pp. 99-113.

ÁLVAREZ GARCÍA, J. J. (2000), “Aproximación a la confi guración urbana de los 
arrabales de al-Fajjārīn y del Naŷd [actual barrio del Realejo] en época nazarí”, en 
CARA BARRIONUEVO, L. [coord.]: Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, 
Athos-Pérgamos, pp. 86-110.

ARCHIVO GENERAL DE LA ADMINISTRACIÓN (AGA), Alcalá de Henares, Mi-
nisterio de Cultura, Dirección General de Bellas Artes, serie Expedientes de res-
tauración de monumentos. Expedientes sobre el Alcázar de Jerez de la Frontera 
(1970-1975), sigs. 26/00004, 26/00027, 26/00071, 26/00167, 26/00218, 26/00334.

AZUAR RUIZ R. (2005), “Las técnicas constructivas en la formación de al-Andalus”, 
Arqueología de la Arquitectura, 4, pp. 149-160.

BARCELÓ, M. (1993), “Al-Mulk, el verde y el blanco. La vajilla califal omeya de Ma-
dīnat al-Zahrā’”, en MALPICA CUELLO, A. (ed.), La cerámica altomedieval al sur 
de al-Andalus, Granada, pp. 291-299.

BARROSO BECERRA, M. (2012), Aproximación a las parroquias fundacionales de Jerez 
de la Frontera. La torre escalera de la Iglesia de San Juan de los Caballeros: un nudo 
de complejidad arquitectónica, Trabajo Fin de Máster de Investigación, Master en 
Arquitectura y Patrimonio Histórico, Universidad de Sevilla [Trabajo inédito].

BORREGO SOTO, M. Á. (2004), “Sabios musulmanes de Jerez (siglos IX–XIV)”, 
Al-Andalus-Magreb, n.º 11, Universidad de Cádiz, pp. 7-66.

BORREGO SOTO, M. Á. (2009a), “Al-Majzūmī, Abū Jālid”, en LIROLA DELGADO, J. (dir. 
y ed), Biblioteca de al-Andalus, 6, Fundación Ibn Tufayl, Almería pp. 486-487 (n.º 1519).



51

RHJ, 28 (2025)

BORREGO SOTO, M. Á. (2009b), “Al-Majzūmī, Abū Yazīd”, en LIROLA DELGA-
DO, J. (dir. y ed.), Biblioteca de al-Andalus, 6, Fundación Ibn Tufayl, Almería, p. 
487 (n.º 1520).

BORREGO SOTO, M. Á. (2011), Gala del mundo y adorno de los almimbares: el esplendor 
literario del Jerez andalusí, Jerez de la Frontera, EH Editores.

BORREGO SOTO, M. Á. (2012), “Al-Šiḏūnī, Abū l-Ḥakam”, en Lirola Delgado, Jorge 
(dir. y ed), Biblioteca de al-Andalus, 7, Almería, Fundación Ibn Tufayl, pp. 366-367 
(n.º 1729).

BORREGO, M. Á. (2013), La capital itinerante. Sidonia entre los siglos VIII y X, La Presea 
de Papel, Jerez de la Frontera.

BORREGO SOTO, M. Á. (2014a), “Allāh la restituya. Jerez, ciudad andalusí”, Confe-
rencia pronunciada en el Congreso del 750.º aniversario de la incorporación de Je-
rez a la Corona de Castilla, 3-7 febrero 2014, Jerez de la Frontera [en línea], https://
www.youtube.com/watch?v=bMGLDh678ZU [consulta: 24 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á. (2014b), Epigrafía andalusí: inscripciones árabes de Jerez de la 
Frontera, Cádiz, PeripeciasLibros.

BORREGO SOTO, M. Á. (2015), “Nuevas ideas sobre la fecha de la conquista cris-
tiana de Jerez y la redacción de El Libro del Repartimiento”, Revista de Historia de 
Jerez, n.º 18, pp.13-40.

BORREGO SOTO, M. Á. (2016), “La Revuelta Mudéjar (1264-7). Tres años de guerra 
entre Castilla y Granada”, Alhadra, 2, págs. 153-200.

BORREGO SOTO, M. Á. (2021a), “Dintel o jamba decorada. Iglesia de San Dionisio”, 
Pieza del mes, Museo Arqueológico de Jerez, 29 de mayo de 2021 [en línea], www.
jerez.es/fi leadmin/Image_Archive/Museo/Jamba_o_Dintel_San_Dionisio_1.
pdf [Consulta: 24 septiembre 2025]

BORREGO SOTO, M. Á. (2021b), “El libro del repartimiento urbano de Jerez. Con-
quista y repoblación de una medina musulmana”, conferencia pronunciada en 
el VI ciclo El documento del mes del Archivo Municipal de Jerez, Archivo Municipal 
de Jerez–Ateneo de Jerez, 9 de junio de 2021 [en línea], www.ateneodejerez.es/
el-libro-del-repartimiento-urbano-de-jerez [Consulta: 7 noviembre 2025]. 

BORREGO SOTO, M. Á. (2023a), “La ciudad andalusí de Jerez. Síntesis histórica (ss. 
VIII-XIII).” Ceretanum, n.º 1, Real Academia de San Dionisio, Jerez, pp 43-78.

BORREGO SOTO, M. Á. (2023b), “Nuevos datos sobre el repartimiento rústico de Je-
rez a partir de varios manuscritos inéditos”, Revista de Historia de Jerez, 26, Centro 
de Estudios Históricos Jerezanos, Jerez, pp. 261-315.

BORREGO SOTO, M. Á. (2025a), “Abū Ṯābit ʿĀmir b. Idrīs b. ʿAbd al-Ḥaqq, Señor 
de Jerez (1264-1267)”, Al-Andalus Hispania [en línea], https://alandalushispania.
es/articulo/120 [consulta: 19 noviembre 2025].



52

RHJ, 28 (2025)

BORREGO SOTO, M. Á. (2025b), “Ibn Abī Jālid, señor de Jerez (1232-1261)”, Al-An-
dalus Hispania [en línea], https://alandalushispania.es/articulo/121 [consulta: 
22 noviembre 2025].

BORREGO SOTO, Miguel Ángel (2025c), “Mezquita de Ibn Ḥabāsa (Masŷid Ibn Ḥa-
bāsa)”, Al-Andalus Hispania, [en línea], https://alandalushispania.es/monu-
mento/1608 [Consulta: 11 de octubre de 2025].

BORREGO SOTO, Miguel Ángel (2025d), “Ibn Ḥabāsa, Muḥammad”, Al-andalus 
Hispania [en línea], https://alandalushispania.es/biografi ado/8117 [Consulta: 
12 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á. (2025e), “Ibn Sulaymān al-Hamdānī, Abū Ayyūb”, Al-anda-
lus Hispania, [en línea], https://alandalushispania.es/biografi ado/11106 [Con-
sulta: 15 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á. (2025f), “Ibn al-Šakkāl al-Tuŷībī, Abū Muḥammad”, Al-an-
dalus Hispania [en línea], https://alandalushispania.es/biografi ado/3272 [Con-
sulta: 12 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á. (2025g), “Ibn Ḥaŷŷāŷ al-Lajmī, Abū l-Ḥasan ʿAlī”, Al-an-
dalus Hispania [en línea], https://alandalushispania.es/biografi ado/6061 [Con-
sulta: 14 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á. (2025h), “Ibn al-Bannā’ al-Madīnī, al-Anṣārī, Ibrāhīm”, 
Al-andalus Hispania [en línea], https://alandalushispania.es/biografi ado/7209 
[Consulta: 15 octubre 2025].

BORREGO SOTO, M. Á.; CASTRO MORENO, G..; GUTIÉRREZ LÓPEZ, J. M.ª; y 
MARTÍNEZ ENAMORADO, V. (2015), Proyecto de intervención en “la casa del 
Deán”. Plaza de la Encarnación, Jerez de la Frontera [Memoria técnica inédita], Dió-
cesis de Asidonia-Jerez.

BORREGO SOTO, M. Á.; GUTIÉRREZ LÓPEZ, J. M.ª; y LÓPEZ BARBA, M. Á. 
(2025), “La mezquita aljama de Šarīš (Jerez de la Frontera). La Casa del Abad”, 
Al-Andalus Hispania [en línea] https://alandalushispania.es/articulo/119 [con-
sulta: 8 noviembre 2025].

CALVO CAPILLA, S. (2014), Las mezquitas de al-Andalus, Almería, Fundación Ibn 
Tufayl de Estudios Árabes.

CALVO CAPILLA, S. (2025), “Mezquitas, iglesias y sinagogas: coexistencia y reutili-
zación de los espacios religiosos en la sociedad medieval hispana”, en Governare 
la multiculturalità nel Medioevo, Centro Studi Ruggero II, pp. 87-114.

CARAMAZANA MALIA, D. J. (2024), “Espacios comerciales e industriales entre la 
Šarīš y la Xeres medievales: análisis y situación en plano a partir del Libro del 
Repartimiento”, Revista de Historia de Jerez, n.º 27, Centro de Estudios Históricos 
Jerezanos, Jerez, pp. 47-71.



53

RHJ, 28 (2025)

CASTRO MORENO, G. (2019), Memoria científi ca preliminar. Actividad arqueológica 
preventiva. Plaza de la Encarnación 2, Fase II. Jerez de la Frontera (Cádiz), Memoria 
técnica inédita, Jerez de la Frontera, Diócesis de Asidonia-Jerez.

CASTRO MORENO, G. (2023), “Estudio de paramentos del Santuario Diocesano del 
Evangelista Señor San Lucas, Jerez de la Frontera”, [informe técnico inédito], re-
gistro n.º A 505/21 (1460), “San Lucas, Jerez”, Delegación Territorial de Turismo, 
Cultura y Deporte de la Junta de Andalucía en Cádiz.

CÓMEZ RAMOS, R. (1979), Las empresas artísticas de Alfonso X, el Sabio, Sevilla, Di-
putación Provincial.

CÓMEZ RAMOS, R. (1994), “Fragmentos de una mezquita sevillana: la aljama de 
Ibn Adabbas”, Laboratorio de Arte, 7, Universidad de Sevilla, pp. 11-23.

DE LOS RÍOS MARTÍNEZ, E. (1993), “Hernán Ruiz II y la reforma renacentista frus-
trada de la Iglesia Colegial de Jerez de la Frontera (Cádiz)”, Atrio. Revista de 
Historia del Arte, n.º 5, pp. 15-23.

DE LOS RÍOS MARTÍNEZ, E. (2003), Antón Martín Calafate y Diego Moreno Meléndez: 
dos maestros de obras en la diócesis de Jerez durante el siglo XVII, Sevilla–Cádiz, Uni-
versidad de Sevilla/Universidad de Cádiz.

El Libro del Repartimiento de Jerez de la Frontera, estudio y edición a cargo de GON-
ZÁLEZ JIMÉNEZ, M. y GONZÁLEZ GÓMEZ, A. (1980), Instituto de Estudios 
Gaditanos, Diputación provincial, Cádiz.

FERNÁNDEZ, P. (1987), “Datos sobre la ciudad islámica de Jerez en el Libro de Re-
partimiento”, Al-Qanṭara, Revista de Estudios Árabes, 8 (1-2), CSIC, Madrid, pp. 
119-134.

GONZÁLEZ RODRÍGUEZ, R.; AGUILAR MOYA, L.; y MARTÍN MOCHALES, D. 
(2008), Carta Arqueológica Municipal de Jerez. 1: El núcleo urbano, Junta de Andalu-
cía, Consejería de Cultura, Sevilla.

GONZÁLEZ RODRÍGUEZ, R., y AGUILAR MOYA, L. (2011), El sistema defensivo 
islámico de Jerez de la Frontera: Fuentes para su reconstrucción virtual, Fundación Ibn 
Tufayl, Almería.

GONZÁLEZ RODRÍGUEZ, R.; AGUILAR MOYA, L.; y BARRIONUEVO CONTRE-
RAS, F. J. (2016), Los colores del poder: la cerámica “verde y manganeso” de Jerez de la 
Frontera, Jerez de la Frontera, PeripeciasLibros.

GUERRERO VEGA, J. M.ª (2015), Espacio y construcción en la arquitectura religiosa me-
dieval de Jerez de la Frontera (s. XIII-XV). Tesis doctoral, Universidad de Sevilla [en 
línea] https://idus.us.es/items/15fdce5e-e10a-4807-bc4e-99008634d0ba [con-
sulta 24 noviembre 2025].

GUERRERO VEGA, J. M.ª. (2019), Espacio y construcción en la arquitectura religiosa me-
dieval de Jerez de la Frontera (s. XIII-XV), Editorial Universidad de Sevilla, Sevilla.



54

RHJ, 28 (2025)

GUTIÉRREZ, B. (1757), Historia del estado presente y antiguo de la Mui Noble y Muy 
Leal ciudad de Xerez de la Frontera, editada en 1887 por Melchor García Ruiz (ed. 
facsimilar, Ayuntamiento de Jerez, 1989, 2 vols).

GUYOT, R., LE TOURNEAU, R. y PAYE, L. (1935), “L’industrie de la tannerie à Fès”, 
Bulletin Économique du Maroc, vol. II, n.º 9, pp. 219-226.

IBN ḤAYYĀN, Abū Marwān, al-Muqtabis, parte II-1, trad. F. Corriente y Maḥmūd 
῾Alī Makkī, Zaragoza, 2001.

IBN ῾IḎĀRĪ, La caída del califato de Córdoba y los reyes de taifas (al-Bayan al-Mugrib), 
estudio, traducción y notas por Felipe Maíllo Salgado, Estudios Árabes e Islámi-
cos, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1993, 1-XXX.

IBN AL-JAṬĪB, al-Iḥāṭa fī ajbār Garnāṭa, ed. M. ῾A. A. ῾Inān, 4 vols., El Cairo, 1973-1978.
JÁCOME GONZÁLEZ, J. y ANTÓN PORTILLO, J. (2007), “La capilla “de la Jura” 

de San Juan de los Caballeros de Jerez de la Frontera: entre la épica y la realidad 
histórica”, Revista de Historia de Jerez, 13, Centro de Estudios Históricos Jereza-
nos, pp. 183-212.

JIMÉNEZ LÓPEZ DE EGUILETA, J. E. (2013), “Notariado público andaluz en el si-
glo XIV. El caso de Jerez de la Frontera (Cádiz)”, en JIMÉNEZ ALCÁZAR, J. F. 
y RODRÍGUEZ, G. (coords.), en Actas del I Simposio Internacional de Jóvenes Me-
dievalistas, Mar del Plata 2013, Universidad Nacional de Mar del Plata – Sociedad 
Argentina de Estudios Medievales, Mar del Plata – Buenos Aires, pp. 79-99.

JIMÉNEZ LÓPEZ DE EGUILETA, J. E. y POMAR RODIL, P. (2014), “La Colegiata 
medieval de San Salvador de Jerez de la Frontera”, en SÁNCHEZ HERRERO, J. 
y GONZÁLEZ JIMÉNEZ, M. (dirs.), Actas del Congreso 750 aniversario de la incor-
poración de Jerez a la Corona de Castilla: 1264-2014, Ayuntamiento de Jerez, Jerez, 
pp. 459-484.

JIMÉNEZ MARTÍN, A. (1983), “Arquitectura gaditana de época alfonsí”, en Cádiz en 
el siglo XIII. Actas de las “Jornadas Conmemorativas del VII Centenario de la Muerte de 
Alfonso X el Sabio”, Universidad de Cádiz, Cádiz, pp. 135-159.

JIMÉNEZ MARTÍN, A. (1991), “La qibla extraviada”, Cuadernos de Madīnat al-Zahrā᾽, 
3, Córdoba, pp. 189-209.

JIMÉNEZ MARTÍN, A. (1999), “Las mezquitas”, en VALOR PIECHOTTA, M. y TA-
HIRI, A. (coords.), Sevilla Almohade, Sevilla-Rabat, pp. 89–110.

JIMÉNEZ MARTÍN, A., “Mezquita de Jerez”, en Almagro, A. (Dir.), ATARAL, Atlas 
de Arquitectura Almohade, Real Academia de Bellas Artes de San Fernando [en 
línea] https://www.ataral.es/inventario.php?id=mezquita-de-jerez [consulta: 
28 octubre 2025].

JURADO FRESNADILLO, G. (2011), Memoria fi nal. Actividad arqueológica de urgencia: 
sondeos arqueológicos y control de movimientos de tierra. Obras de saneamiento en la 



55

RHJ, 28 (2025)

Iglesia Catedral de Jerez de la Frontera (Cádiz), [Memoria técnica inédita], Diócesis 
de Asidonia-Jerez, Jerez de la Frontera.

JURADO FRESNADILLO, G.; GONZÁLEZ CALDERÓN, R.; DOMÍNGUEZ FER-
NÁNDEZ, F.; MAYA TORCELLY, R.; y FRESNADILLO GARCÍA, R., (2011), “Ac-
tividad Arqueológica de Urgencia: sondeos y control de movimientos de tierras. 
Obras de saneamiento en la Catedral de Jerez de la Frontera”, Anuario Arqueoló-
gico de Andalucía, Junta de Andalucía.

LÓPEZ BARBA, M. Á. (2015), Proyecto de demolición parcial en la Casa del Abad (Plaza 
de la Encarnación, Jerez de la Frontera), Memoria técnica visada, Colegio Ofi cial de 
Arquitectos de Cádiz.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2000), “En torno a la arquitectura gótica andaluza 
en el siglo XIII: el caso de Jerez de la Frontera”, en Sevilla 1248. Actas del Congreso 
Internacional Conmemorativo del 750 Aniversario de la Conquista de la Ciudad de Se-
villa por Fernando III, Rey de Castilla y León (Sevilla, 1998), Sevilla, págs. 949-960.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2014a), “El templo de San Lucas de Jerez de la 
Frontera”, en SÁNCHEZ HERRERO, J. y GONZÁLEZ JIMÉNEZ, M. (dirs.), 750 
aniversario de la incorporación de Jerez a la Corona de Castilla: 1264-2014, Colección 
Patrimonio, Ayuntamiento de Jerez, pp. 485-495.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2014b), “Entre la tradición castellana y la herencia 
andalusí la arquitectura religiosa en Jerez de la Frontera desde la conquista cris-
tiana hasta la irrupción del tardogótico (1264-1464)”, en JIMÉNEZ LÓPEZ DE 
EGUILETA, J. E. y POMAR RODIL P. J. (eds.), Limes Fidei. 750 años de cristianismo 
en Jerez, Diócesis de Asidonia-Jerez, pp. 65-99.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2014c), “Sillar con decoración de ataurique (siglo 
XII)”, en JIMÉNEZ LÓPEZ DE EGUILETA, J. E. y POMAR RODIL P. J. (eds.): Li-
mes Fidei. 750 años de cristianismo en Jerez, Diócesis de Asidonia-Jerez, pp. 186-187.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2014d), El edifi cio medieval de San Dionisio de Jerez 
de la Frontera. Jerez, PeripeciasLibros.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2018), “San Mateo en la Edad Media: propuestas 
interpretativas”, en JIMÉNEZ LÓPEZ DE EGUILETA, J. E. (ed.), La parroquia de 
San Mateo de Jerez de la Frontera. Historia, arte y arquitectura, Editum, Ediciones de 
la Universidad de Murcia, pp. 193-241.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2021), El Mudéjar en Jerez, preguntas y respuestas, 
con fotografías de José Luis Lozano Romero, Tierra de Nadie Editores, Jerez de 
la Frontera.

LÓPEZ VARGAS-MACHUCA, F. (2024), “La mezquita aljama de Sharis (Jerez de la 
Frontera): estado de la cuestión y refl exiones”, Trocadero, n.º 36, Universidad de 
Cádiz, pp. 7-34.



56

RHJ, 28 (2025)

MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª A. (2005), “Ideología y epigrafía almohades”, en CRES-
SIER, P. FIERRO, M. y MOLINA, L. (eds.), Los almohades: problemas y perspectivas, 
vol. I, CSIC, Madrid, pp. 5-45.

MAZZOLI-GUINTARD, Ch. (2000), Ciudades de al-Andalus, Al-Andalus y el Medite-
rráneo (ALMED), Granada.

MENÉNDEZ-PIDAL ÁLVAREZ, J. (1973), “La mezquita-iglesia de Santa María la 
Real (Alcázar de Jerez)”, Bellas Artes, 19, pp. 8-9.

MONTES MACHUCA, C. (1987), “Algunas cerámicas estampilladas de Jerez de la 
Frontera (Cádiz)”, Estudios de historia y de arqueología medievales, n.º 7-8, pp. 175-
196.

MORENO ARANA, J. A. (2016), “La capilla de los Conte y Terán de la antigua co-
legial de Jerez de la Frontera”, en PÉREZ MULET, F. y AROCA VICENTI, F. 
(coords.), Nuevas aportaciones sobre la Historia del Arte en Jerez de la Frontera y su 
entorno, Universidad de Cádiz, pp. 175-185.

MUÑOZ Y GÓMEZ, A. (1903), Noticia histórica de las calles y plazas de Xerez de la Fron-
tera, Tipografía de “El Guadalete”, Jerez de la Frontera. 

PAVÓN MALDONADO, B. (1981), Jerez de la Frontera ciudad medieval. Arte islámico y 
mudéjar, Asociación Española de Orientalistas, Madrid-Barcelona.

PÉREZ PÉREZ, C. (2008), “Excavación preventiva para la construcción de un centro 
de recepción en el alcázar de Jerez de la Frontera”, Anuario Arqueológico de Anda-
lucía, Junta de Andalucía, pp. 941-958.

RALLÓN, E., Historia de la ciudad de Xerez de la Frontera y de los reyes que la dominaron 
desde su primera fundación, vol. I, ed. Á. Marín y E. Martín Gutiérrez, Diputación 
de Cádiz, Cádiz, 1997.

RALLÓN, E., Historia de la ciudad de Xerez de la Frontera y de los reyes que la dominaron 
desde su primera fundación, vol. IV, ed. E. Martín Gutiérrez, Diputación de Cádiz, 
Cádiz, 2003.

REPETTO BETES, J. L. (1978), La obra del templo de la Colegial de Jerez de la Frontera en 
el II centenario de su inauguración (1778-1978), Obispado de Asidonia-Jerez.

REPETTO BETES, J. L. (1987), Historia de Jerez de la Frontera. Parte Segunda. Sheris 
Sadhuna. El Jerez musulmán (711-1264), Centro de Estudios Históricos Jerezanos/
CSIC.

RIUS PINIÉS, M. (2000), La alquibla en al-Andalus y al-Magrib al-Aqsá. Anuari de Fi-
lologia XXI, secc. B-3, Institut “Millás Vallicrosa” d’Història de la Ciència Àrab, 
Universitat de Barcelona.

RODRÍGUEZ FIGUEROA, A. (2004), “Ibn Jalīl al-Sakūnī, Abū Bakr”, en LIROLA 
DELGADO, J. y PUERTA VÍLCHEZ, J. M. (dir. y ed.), BA, 3, Almería, pp. 606-607 
(n.º 682).



57

RHJ, 28 (2025)

RUIZ CASTELLANOS, A., VEGA GEÁN, E. y GARCÍA ROMERO, F. A. (2016), Ins-
cripciones latinas de Jerez de la Frontera. Epigrafía y contexto, mHA MONOGRA-
FÍAS Historia y Arte, Editorial UCA-Diputación de Cádiz.

RUIZ PILARES, E. J. (2021), “Una aproximación a la tipología y localización de los 
inmuebles urbanos en las ciudades andaluzas bajomedievales: Jerez de la Fron-
tera (1470-1520)”, Anuario de Estudios Medievales, 51/2, pp. 881-911.

VALOR PIECHOTTA, M. y MONTES ROMERO-CAMACHO, I. (2018), “La trans-
formación de mezquitas en iglesias. El modelo andaluz”, Anuario de Historia de la 
Iglesia Andaluza, 11, pp. 99-115.





<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


